F.P. Control of the C

# AAOII Nyma

Ажон Граз



plopane 19972 2. H-Thank Das-

# **Джон Граз**

# Moū nymb



Перевод Н. Н. Метлова

Граз Дж. Г 75 Мой путь: Пер. с фр. – Заокский, 1996.–80 с.—(Серия «Ты не один»).

ББК 86.376

# содержание

| Введение                                                                                        | 5               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| я и другие                                                                                      |                 |
| Только я<br>Иммигрант умер<br>Общение                                                           | 16              |
| ОБОГАТИТЬСЯ, УМЕРЕТЬ И ПОТОМ                                                                    |                 |
| Хромой<br>Слабость памяти<br>Смерть<br>Письмо другу                                             | $\frac{32}{36}$ |
| КАКОВ ВАШ БОГ?                                                                                  |                 |
| Предсмертные судороги религии                                                                   | 49              |
| УСЛОВИЯ                                                                                         |                 |
| Обращение— это великое изменение<br>Обязанность христианина«Возьми крест свой и следуй за Мною» | 66              |
| ЗАКЛЮЧЕНИЕ                                                                                      |                 |
| Пересадка                                                                                       | 76              |



# **ВВЕДЕНИЕ**

Подождите, не спешите закрывать эту маленькую книжку. Мне нужно с вами поговорить. Я знаю, вы устали, я знаю, вас угнетают дурные вести: войны и грабежи, преступления и насилие. Об этом кричат колонки ежедневных газет. Жизнь становится невыносимой. А эта отупляющая работа, обязательные поклоны и улыбки, которыми мы вынуждены ежедневно обмениваться, чтобы не показаться странными или вовсе не в своем уме. Эти вымученные «здравствуйте» и «до свидания», «как дела?», «ничего, а как у тебя?» Эти тягучие рабочие недели, которые кажутся год от года все длиннее, а дни отдыха до обидного укорачиваются. При этом зарплата явно мала, а цены непомерно высоки. Однако хватит! Я слышу, как мне все это говорят миллионы людей. «Хватит! Слишком все плохо! Ну хотя бы какая-нибудь цель была при этом. Увы, ее нет!» Неумолимо надвигается старость, когда заканчивается ежедневная суета под названием «метро-работа-дом». Ум устал, тело изношено. Нас ждет больница, последний земной приют, что-то вроде прихожей, за которой открывается дверь на кладбище. Круг замкнулся. Из него не вырваться.

В восемнадцать лет у меня было яркое видение. Я увидел этот порочный круг и возненавидел его, но я тогда еще не знал, как разорвать его, хотя твердил себе: «Должен, обязательно должен быть выход из него». Повсюду царит небывалый беспорядок. Я никак не могу разобраться в нем. И никто не может мне все это объяснить. Для чего нужна жизнь? Для ка-

ких целей нам даны годы этой жизни? Великий царь Соломон на закате своих дней так отозвался о своем царствовании:

«И оглянулся я на все дела мои, которые сделали руки мои, и на труд, которым трудился я, делая их: и вот, все — суета и томление духа, и нет от них пользы под солнцем!» (Еккл. 2:11). Грустная философия, но ее непоколебимому реализму трудно что-либо противопоставить. В восемнадцать лет я придерживался именно этих взглядов и оказался пленником злополучного круга повседневности, который уже захватил меня, погасил все надежды на будущее. Однажды, когда мне было особенно тяжело и одиноко, в мои руки попала Библия. Это было очень старое издание, такие книги хранятся в старых семейных библиотеках. Их достают очень и очень редко по каким-либо особым случаям. Они не зачитаны, их страницы девственно чисты, годами их никто не тревожит.

Я открыл именно такую книгу, начал читать и с той минуты уже никогда не расстаюсь с нею. Библия открыла передо мною не какое-то особое учение, доктрину — она помогла мне увидеть Иисуса Христа, Который понимал все мои устремления, прощал слабости и звал за Собой.

Когда мы ищем смысл жизни, когда разочарованы в этом мире, невозможно остаться равнодушным к Его словам: «Приидите ко Мне, все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим; ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко» (Мф. 11:28—30). Я устал. Мне нужен отдых от этого бремени жизни, которое я взвалил на себя. Я испытываю жажду, я хочу утолить ее живительной влагой справедливости, истины, мира. Иисус говорит мне и вам: «Кто жаждет, иди ко Мне и пей» (Ин. 7:37). «А кто будет пить воду, которую Я дам ему, тот не будет жаждать во-

век; но вода, которую Я дам ему, сделается в нем источником воды, текущей в жизнь вечную»  $(Ин.\ 4:14)$ .

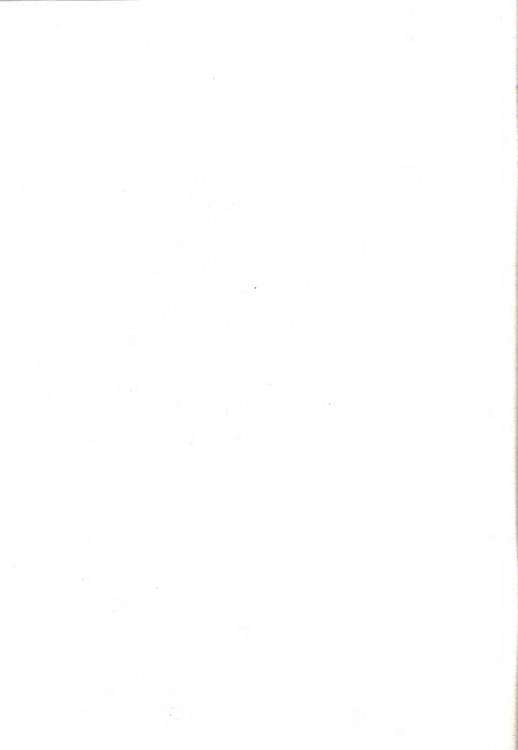
# Порочный круг разорван

Я приник к источнику с этой водой, и моя жизнь полностью изменилась. Порочный круг распался. Повседневность с ее суетой больше не угнетала меня, я смотрю дальше, сквозь нее и вижу иное. Я начинаю понимать, зачем живу на земле, откуда пришел и куда лежит мой путь. Такое состояние пережили многие юноши и девушки. И теперь, когда наступает лето, мы все вместе выходим на улицы, идем на городские площади и зовем всех присоединиться к нам и начать жить иначе, по-новому. Раньше такие робкие, теперь мы без страха говорим о нашей новой жизни. Каждое лето мы встречаем молодых людей, уставших, испытывающих духовную жажду, но желающих разбить, разорвать оковы замкнутого круга, в котором они оказались, в котором им тесно.

Откройте Библию. Она расскажет вам о жизни Того, Которому доступно изменить все ваше существование.

Придите, мы нашли путь! Придите, мы отыскали истину!

Придите, перед нами открылась жизнь новая!



# Я И АРУГИЕ

# только я

Вспомним героя Бальзака по имени Растиньяк. Помните, как смело, даже дерзко бросает он вызов самой жизни. Автор вывел в этом персонаже живое воплощение гордыни, которую позже Ницше назовет волей к власти. «Я преуспеваю только благодаря моим собственным силам. Я достигну своей цели любой ценой. Мне не нужна ничья помощь, даже Бога! Я, только я сам. Я всем внушаю почтение к моей особе. Все должны преклоняться передо мной. Малейшее сопротивление раздражает меня, приводит в бешенство, и я сметаю со своего пути всех, кто мне мешает. Я очень силен и достоин лучшего места в жизни. Все создано только для меня. Дым фимиама ублажает меня, а восхваления ласкают мой слух. Даже если я получу рану, она не смертельна для меня, ибо в ней я почерпну неистовую энергию моей победы. Я подчеркиваю: "МОЕЙ ПОБЕДЫ" ▶. Эти строки взяты из книги Норберта Южеде «Когда сбрасываются цепи». Автор описывает в ней сумасшествие гордыни. Молодой Растиньяк так уверен в себе, что готов пойти даже на преступление, лишь бы только преуспеть. Он готов использовать тех, кто рядом, кто любит его, как неодушевленные предметы, как простые инструменты для достижения своих целей, а потом выбросить их за ненадобностью.

Таких растиньяков миллионы и в наше время. Нет ничего более примитивного, чем гордыня. Она существует с сотворения мира. Наука, культура, техника ничего не изменили в ее природе. Гордецов попрежнему очень много. Их родословная известна, а генеалогическое дерево необычайно раскидисто. Библия рассказывает нам, как самый совершенный из ангелов по имени Люцифер (свет утренней звезды) возжаждал занять престол Божий. На меньшее он был не согласен. Он хотел один господствовать над миром. Правильно говорят, что гордыня слепа. Свет звезды, Люцифер, превратился в ангела зла, в падшего ангела, низверженного с небес.

Люди слабее ангелов, потому их куда чаще настигает сумасшествие гордыни, и они также тщатся свергнуть Господа с престола.

# Дремлющий Цезарь

Фараоны и другие великие правители времен античности заставляли боготворить себя. Александр Великий и Цезарь считали себя потомками богов. Позднее короли придумали любопытную теорию, согласно которой власть давалась им чудесным образом непосредственно из рук Божьих. Гитлер заставлял называть себя «фюрером». Таковым был «спаситель» нации, готовый пожертвовать всем народом, возложив его на алтарь своей непомерной гордости. Какое безумие!

Итак, в каждом из нас дремлет Цезарь, бодрствует Растиньяк и ждет своего часа Гитлер. Это след дьявола в нашей душе. Однако позвольте предупредить — этот путь тупиковый. Успех никогда не приходит к гордецам. Не давайте убаюкивать себя дешевым рыночным историкам, которые называют кровавых убийц «благодетелями». Убийца — всегда преступник, независимо от того, спаситель он или нет.

«Цари господствуют над народами, и владеющие ими благодетелями называются; а вы не так»  $(Л\kappa.\ 22:25,\ 26)$ . Иисус был вынужден обратиться с этими словами к апостолам, так как последние думали иначе. Чтобы добиться успеха, нужно хорошенько поработать локтями, считали они. Споры и соперничество были часты в их среде:

«Был же и спор между ними, кто из них должен почитаться большим» (Jк. 22:24). Они хотели почестей, искали первых мест. Иоанн даже вмешал в это дело свою мать, чтобы с ее помощью добиться особого расположения Христа, не понимая, сколь далек был от этой мирской суеты Спаситель. Не отставал от Иоанна и Петр. Первый — молод, полон амбиций, за ним будущее. Второй — старше, он более опытен, пользуется авторитетом. Иисус же сказал им: «Кто из вас больше, будь как меньший, и начальствующий, как служащий» (Jк. 22:26).

«Кто хочет быть первым, будь из всех последним и всем слугою» (Мк. 9:35). И тот же Петр, но уже несколькими десятилетиями позже напишет: «Итак смиритесь под крепкую руку Божию, да вознесет вас в свое время» (1 Петр. 5:6). Это слова Петра, который все понял, Петра, который стал апостолом, мучеником. Он понял все и стал примером для миллионов людей.

Вы хотите преуспеть? Тогда начните с послушания, с понимания своей ничтожности и ни о чем больще не беспокойтесь. Вы видели лубочные картинки? Их сюжеты понятны, они просты, даже примитивны. В этом таится великая опасность. Так легко, глядя на них, в слове «смиренность» услышать «бесхребетность». Люди такого склада живут с вечно опущенной головой, всегда согбенны и панически боятся «гладить против шерсти». Это типичный закомплексованный бедняга. Мне по-человечески жаль его, но здесь нет ничего общего с истинным смирением. Разве образ Христа ассоциируется в вашем сознании с такой лубочной картинкой? В присутствии царской свиты Он называет Ирода «лисицей», а книжников и фарисеев величает «окрашенными гробами». Разве мог такое сказать человек робкий, бесхребетный! Вспомните, когда Ирод требовал от Иисуса сотворить чудо, чтобы украсить им свой пир, Спаситель в ответ молчал. Мало кто поступит столь же мужественно в подобных ситуациях. Петр следует по стопам своего Учителя и столь же смело спрашивает всевластных правителей Иерусалима: «Справедливо ли пред Богом — слушать вас более, нежели Бога?»

Быть смиренным не означает идти на поводу у коголибо. Отнюдь нет, быть таковым — это значит ощущать свою зависимость от Господа. Самое важное в жизни — это не карабкаться вверх по ступеням славы и могущества, а подчиняться Господу, вера в Него. Он рождает в нас желание творить добро. Мир нуждается в людях, которые способны изменить окружающую их жизнь. Они призваны приносить дары, а не собирать их. Таков их долг и служение. «Ничего не делайте по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя. Не о себе только каждый заботься, но каждый и о других» (Флп. 2:3, 4).

# Кровь на ступенях

Много крови на ступенях, ведущих к трону Александра Македонского, Цезаря, Наполеона и им подобных. Много крови, обмана и фальши. Много крови требовали их способы самовосхваления. Много обмана и фальши было использовано ими, чтобы сохранить благопристойный вид. А что в наследство? Прах! Честно говоря, это не очень напоминает славу и успех. Кто лучше послужил великим целям человечества? Доктор Швейцер в своей африканской больнице или Гитлер? Святой Франциск Ассизский или Нерон? Моисей или фараон?

Разобраться здесь несложно. Всем нам известен Моисей, но скажите, многим ли из нас ведомо имя того фараона, того самого владетеля мира, могущественного из могущественнейших, который с высоты своего трона смотрел с пренебрежением и презрением на жалкого пастуха, хотевшего освободить свой народ? Моисей был подобран дочерью фараона и воспитывался как принц крови. Какой взлет для сына раба! Но однажды юный принц понял, что его место среди

рабов. Он решил возглавить восстание. Его знания, опыт, его сила давали ему право на это. Между тем Моисей слишком надеялся на себя и недостаточно полагался на Господа. И, как результат, начатое дело приняло скверный оборот. Он, принц, на сорок лет превратился в забытого всеми пастуха. Ему оставалось царствовать лишь над окружавшими его песками да овцами. Какое падение!

«Всякий возвышающий сам себя унижен будет» (Лк. 14:11).

 ${\bf C}$ миритесь под крепкую руку Божию...  ${\bf M}$  (1) Петр. 5:6).

После сорока лет, проведенных в пустыне, Моисей, уже старик, был призван Господом освободить свой народ. Какая ошибка, не правда ли? На что способен немощный старик? Что может сделать простой пастух? Конечно, ничего, если будет рассчитывать только на свои собственные возможности. Но ему будет доступно все, если он доверится водительству Божьему. Для Моисея пробил его час. Он многому научился, управляясь со своими овцами. Теперь он мог без труда вести за собой этот постоянно колеблющийся, раздираемый противоречиями народ, чтобы поднять его против самого великого властителя того времени. Отныне Моисей знал, что успех начатого дела полностью зависит от Господа. И он доверился Ему во всем. «Смиритесь под крепкую руку Божию» — это во власти человека. «Ла вознесет вас в свое время» это уже власть Божья.

Для каждого из нас у Господа есть вполне определенный план. Порою нам бывает трудно его распознать. Но пусть это нас не беспокоит. Тайный смысл непременно откроется нам. Ведь Создатель хранит для нас величайший дар, который Он нам передаст, лишь только мы станем способны им пользоваться. Он совсем рядом, он ждет нас. Этот дар — сознание ответственности за свои поступки и дела здесь, на земле. Чтобы получить этот дар, необходимо отбросить гор-

дыню, самомнение и чрезмерную самоуверенность, довериться Господу, обрести жертвенность и смирение. Вот пути наших духовных поисков.

## Гитлер или Святой Франциск?

Если в каждом человеке дремлет одновременно и Гитлер, и Цезарь, и Нерон, то в нем же, не затухая, теплится искорка, которая полыхала пожаром в сердце Мартина Лютера Кинга, доктора Швейцера и Святого Франциска Ассизского. Эти гении доброго служения станут для нас путеводной звездой, если мы захотим брать с них пример.

Самый великий тот, кто не думает о своем величии и славе и не заботится о своем имени, которое благодарные потомки занесут в анналы истории. У нас перед глазами образ Того, Кто из Всемогущего стал простым человеком, из безмерно богатого превратился в наибеднейшего. Апостол Павел пишет: «Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной. Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени, дабы пред именем Иисуса преклонилось всякое колено небесных, земных и преисподних, и всякий язык исповедал, что Господь Иисус Христос в славу Бога Отца» (Флп. 2:6—11).

Хотите ли вы преуспеть в жизни? Хотите ли вы стать знаменитыми? Хотите ли вы, чтобы ваш земной путь принес пользу и добро человечеству? Тогда, прежде всего, старайтесь смириться под крепкую руку Господа, доверьтесь Ему, и настанет день, когда Он возвысит вас для пользы живущих, так как вы к тому времени будете обладателем того самого дара, о котором мы только что говорили. Он не даст вам совершить зло. Наоборот, вы будете постоянно чувствовать себя в ответе за всех окружающих вас людей.

# иммигрант умер

Об этом сообщали на последних полосах газет под рубрикой «Разное», а также в местных новостях. Надо сказать, что его смерть не наделала много шума. Всего несколько мгновений в эфире да несколько строчек в прессе. Он был так мало известен. Да знал ли он сам кого-либо из нас? Журналист сообщал, что он умер три дня назад. Его тело было найдено в пустом контейнере в порту. Три дня... Иммигрант, иностранный рабочий, он умер от нищеты и одиночества, так и не найдя для себя работы. Он ничего ни у кого не просил, да и мы ничего ему не давали. Этот человек был моим ближним. Он имел право ожидать от меня хотя бы немного внимания и любви. Но что он получил? Лишь безразличие или даже насмешки, неприязнь. Почему он не постучал в мою дверь? Я бы накормил его.

Однако как часто наши двери наглухо закрыты для просящих. Порой на них в довершение всего висит устрашающая табличка: «Злая собака». И, закрывая на засов дверь нашего дома, мы тем самым захлопываем дверь нашего сердца. Зачастую в религии, в церкви, люди видят место, где можно укрыться, куда можно убежать. Совсем немного религии, чтобы забыть серость будней. Совсем немного религии, чтобы почувствовать уверенность, что ты даже лучше некоторых. Но все эти «совсем немного религии» ничего не могут изменить в нашей жизни. Мы не лучше и не хуже окружающих нас. Мы такие же. Конечно, нужно любить Господа, но невозможно искренне любить Бога и при этом не любить ближнего. Теперь становится особенно понятна заповедь Христа: «Возлюби

Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душою твоею, и всем разумением твоим... возлюби ближнего твоего, как самого себя»  $(M\phi.\ 22:37,\ 39)$ .

# Как разграничить?

Однажды законник, на современном языке — богослов, задал Иисусу каверзный вопрос: «Кто мой ближний?» Заповедь гласит: «Возлюби ближнего твоего, как самого себя». Но весь вопрос в том, кто же он, этот ближний, которого я обязан возлюбить? Во все времена находились целые группы людей, которые исключались из понятия «ближние». Так, выпадали из этой категории иностранцы, самаряне, сборщики податей в пользу Рима. А для нашего знакомого законника, скорее всего, не считались ближними все неграмотные, нищие, ремесленники. Его ближние — лишь представители высшего класса общества.

Итак, сколь далеко должна простираться моя любовь к людям, и где ее границы? На основе каких соображений я должен выбирать себе «ближнего»? Может быть, здесь необходим классовый подход или расовый, национальный, или религиозный? Христос отвечает нам, что подобные поиски бессмысленны. Не нужно искать того, которого надо во что бы то ни стало «возлюбить». Нет! Необходимо сделать так, чтобы тебя возлюбили, чтобы ты сам стал ближним. Каким образом? Очень просто: делая добрые дела, оказывая милосердие, даже рискуя жизнью во благо других. Иисус привел в пример Своим ученикам замечательную иллюстрацию этого учения, рассказав притчу о добром самарянине. На человека, шедшего по дороге, напали разбойники. Изранив, они оставили его, полуживого, на обочине. Мимо лежащего прошли друг за другом два очень религиозных человека и даже не остановились. Их головы были переполнены всевозможными заповедями, законами, догмами. Они охотно бы, при случае, порассуждали о любви к

людям, находящимся в затруднительном положении. Но их сердца были холодны как лед, а вера их — мертва. И вот проезжает мимо самарянин. Самария находилась по соседству с Иудеей, однако между этими соседними народами существовала постоянная и глубокая вражда. Но несмотря на это, увидев умирающего, добрый самарянин остановился и, сам рискуя жизнью, спас его.

Законник, обратившийся с вопросом к Иисусу, хотел ограничить число своих ближних, которым он должен помогать, подсознательно желая видеть среди ближних лишь узкий, привилегированный круглюдей. Самарянин же не стал задавать себе пустых вопросов. Он столкнулся со страданием, несчастьем и, отбросив все предрассудки, пришел на помощь с риском для собственной жизни. Последователь Христа, то есть христианин, должен любить всех, кто его окружает, независимо от их взглядов, национальности, социального происхождения. Подчеркивая новизну этого учения, Христос говорит:

«Вы слышали, что сказано: "люби ближнего твоего и ненавидь врага твоего". А Я говорю вам: любите врагов ваших, благословдяйте проклинающих вас, благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас. Да будете сынами Отца вашего Небесного; ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Ибо, если вы будете любить любящих вас, какая вам награда? Не то же ли делают и мытари? И если вы приветствуете только братьев ваших, что особенного делаете? Не так же ли поступают и язычники? Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный» (Мф. 5:43—48).

#### Расизм и национализм

Наш мир все более погружается в мутные воды национализма и расизма. Люди устраивают меж со-

бой все новые и новые барьеры и в страхе прячутся за ними. Христиане же, в свою очередь, спешат укрыться за стенами своей религии. Почему случилось так, что в наших странах нет больше места братским отношениям и любви между людьми? По какой такой причине мы всегда готовы начать военные действия против тех, кто не похожи на нас или думают иначе, чем мы?

Христианство, противопоставляющее одних людей другим, позволяющее процветать предрассудкам, ненависти, безразличию и, более того, поощряющее всякое зло, не имеет никакого отношения ко Христу.

Сегодня, как никогда раньше, мы должны направлять свои усилия на поиски нашего ближнего. Им может оказаться прохожий, одиноко бредущий в толпе. Он и есть тот самый ближний, мой ближний, с которым я сталкиваюсь лицом к лицу. Вот, например, этот иностранец, с растерянным лицом, в поношенной куртке: он боится даже поднять на вас глаза. опасаясь, что его тут же обвинят в каких-то преступных намерениях. Он — тоже мой ближний. Отышите взглядом того, кто грустен. Он так нуждается в вашей ободряющей улыбке. Подойдите к плачущему. Ему так не хватает вашей поддержки. Возьмем себе за привычку искать и находить тех, кому нужны наши улыбка и помощь. Пусть нашим обычаем станет искоренение уродливых ростков ненависти и предрассудков. Давайте научимся видеть в том, кто рядом с нами, человека, брата, нашего ближнего.

Иисус Христос напутствует нас такими словами: \*Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душою твоею, и всем разумением твоим\*. Сын Божий развивает высказанную мысль и делает важное добавление: \*Возлюби ближнего твоего, как самого себя\* ( $M\phi$ . 22:37, 39).

# **ОБЩЕНИЕ**

Четверг, 14 часов 30 минут. Я направляюсь в Центр реанимации при большой университетской клинике. Вот уже две недели там находится близкий мне человек, чье состояние вызывает сильное беспокойство. Испытываешь странное чувство, когда смотришь на знакомое лицо и не узнаешь его. Тело, завернутое во все белое, неподвижно лежит на кровати. К нему тянутся всевозможные трубки и трубочки, цветные проводки. Бинты мешают угадывать знакомые черты.

Посещение ограничено десятью минутами. Госпожа Дюран не может говорить. Во вторник она перенесла операцию на трахее, чтобы не умереть от удушья. Попробуйте побеседовать с человеком, который вам не отвечает. Уверяю вас, это чрезвычайно трудно, в чем начинаешь себе признаваться практически с первых минут.

После обычного приветствия я не знал, что сказать, и несколько минут тоже провел в молчании. Любое общение предполагает присутствие того «другого», к кому мы обращаемся. Мы нуждаемся в слушателе, но порой без зазрения совести пропускаем мимо ушей его слова. Часто реплики собеседника лишь питают наши монологи. Однако наше красноречие быстро иссякает без этих коротких замечаний. Как поступить мне в данной ситуации? Что сказать этой бедной женщине? Ведь мне на самом деле есть что сказать, но как поддержать такое странное одностороннее общение?

## Как поддержать общение?

Мы очень часто задаемся подобного рода вопросом. Его следует рассматривать в самом широком смысле, поскольку он лежит в основе всех человеческих отношений. Как передать то, что я ощущаю? Как рассказать о том, во что я верю? Как дать знать о том, что я есть и живу на этой земле? Возможно ли без искажений передать кому-то мою мысль? Что необходимо сделать, чтобы быть понятым?

Обратите внимание на следующие выражения, столь частые в нашей обиходной речи: «Этим я хотел сказать...», «Суть моей мысли состоит в том...», «Я имел в виду...». Зачем мы употребляем их? Для пояснения! Выходит, нас не всегда в полной мере понимают. А тут еще объявляются благожелательные комментаторы, которые спешат на помощь, желая показать, что лишь они и только они все уловили абсолютно точно: «Под этим он подразумевает...», «Если я правильно его понял, то...». В результате все это выливается в многочасовые дискуссии, порожденные всего лишь какой-нибудь короткой и малозначительной репликой.

Действительно, как трудно добиться истинного взаимопонимания! На самом деле, общение — это труднейшая задача! Если мы начнем рассматривать эту проблему обобщенно, то заметим, что она еще больше и сложнее, чем казалась на первый взгляд.

Итак, дорогие друзья, как передать вам мысль о том, что Иисус любит вас? Как нести Евангельскую весть в наше полное сомнений и скепсиса время? Путей для этого много. Можно провозглашать ее во весь голос на площадях, складывать о ней гимны, поэмы. Многие так и поступают. Однако этих средств общения явно не хватает, чтобы передать заключенную в Евангелии Божью любовь. Мы вынуждены признать существование серьезных препятствий. Ими являют-

ся, например, различия социальных и культурных уровней разных людей. Сюда надо отнести также разнообразие языков и народов, на них говорящих. Все перечисленное усугубляется разницей мышления и еще более усложняет задачу. Может ли, скажем, какой-нибудь интеллектуал доходчиво объяснить простому рабочему, что Иисус любит его? А в силах ли, в свою очередь, ремесленник рассказать об этом представителю ИТР? Надо ли в таком случае изображать из себя всезнайку? Не пройдет — получится глупый фарс. Каким образом человек с достатком донесет до сознания бедняка, который ежедневно бъется как рыба об лед в поисках хлеба насущного, что Христос любит его?

# Преодолевая препятствия

Для того чтобы общаться, нужно обязательно преодолеть все препятствия, выяснив порождающие их причины. О последних мы только что говорили, и их список далеко не закончен. Иисус в подобных ситуациях действовал следующим образом. Для примера возьмем эпизод с самарянкой. Иисус обращается к ней. Для нас это выглядит вполне естественно. Просто иностранный путешественник заговорил с местной женшиной и о чем-то спращивает ее. Но в те времена человеческое общество пребывало в состоянии куда более разрозненном и изолированном, чем сегодня. Христу нужно было преодолеть препятствие — национальный барьер, чтобы обратиться к этой женщине. Ведь она была самарянкой, а, как известно, самаряне и евреи враждовали меж собой. Он перешагнул также и через обычай, запрешающий мужчине во всеуслышание обращаться к женщине. Это в ту пору считалось дурным тоном и не приветствовалось. Он пренебрег и предписаниями нравственного кодекса своего времени. Эта самарянка пользовалась дурной репутацией, у нее было пять мужей. Вступить с

ней в беседу значило вызвать двусмысленные толки со стороны окружающих. Однако не важно, что подумают по этому поводу люди. Куда значимее спасение этой женщины.

«Женщина говорит Ему: знаю, что придет Мессия, то есть Христос; когда Он придет, то возвестит нам все. Иисус говорит ей: это Я, Который говорю с тобою» (Ин. 4:25, 26). Как много отделяло Иисуса от этой женщины, как много преград стояло между Ним и людьми, шедшими за Ним. Они могли бы помешать всякому диалогу, всякой встрече и общению.

Несение Благой вести — это всегда преодоление препятствий, в том числе и тех, которые кажутся непреодолимыми. Апостолы прекрасно это понимали. И в итоге Евангелие проникло повсюду, пришло во многие и многие страны. Однако заметили ли вы, что бывает достаточно самой малости, и предрассудки возвращаются, побеждая наш разум? Все, что было столь тщательно построено нами, разваливается в одночасье. Знание иностранных языков, владение различной техникой и специальными методами помогает в деле распространения Благой вести. Это однозначно. В то же время здесь присутствует нечто другое, более глубинное и важное. Обратим на это внимание и запомним.

Оказывается, самый лучший способ убедить людей в том, что Иисус хочет спасти их и желает им счастья, — это самому захотеть помочь им, поддержать и полюбить.

# Возлюбить первым

Христианин не станет ожидать, пока кто-то начнет относиться к нему с любовью. Он возлюбит первым. Иисус учил: «А Я говорю вам: любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас»  $(M\phi. 5:44)$ . Каким образом можно

верить в существование Бога любви, если Его последователи преисполнены ненавистью друг ко другу? Как можно верить в Бога, Который желает спасти всех людей, тогда как Его ученики не сумели победить в себе всех предрассудков? Поэтому очень важно, идя за Спасителем, стремиться во всем быть похожим на Господа. «Да будете сынами Отца вашего Небесного»  $(M\phi. 5:45)$ , — взывает к нам Христос.

Любовь! Вот та сила, которая приводит в движение весь механизм общения. «Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я — медь звенящая, или кимвал звучащий. Если имею  $\partial ap$  пророчества, и знаю все тайны, и имею всякое познание и всю веру, так что могу и горы переставлять, а не имею любви, — то я ничто. И если я раздам все имение мое и отдам тело мое на сожжение, а любви не имею. — нет мне в том никакой пользы... А теперь пребывают сии три: вера, надежда, любовь; но любовь из них больше» (1 Кор. 13:1— 3, 13). Любовь, если она выражается в действии, может творить чудеса. Любовь изгоняет предрассудки, гасит сомнения и сводит на нет саму агрессивность. Люди, любящие друг друга, достигают взаимопонимания без слов, даже если они уроженцы разных стран и принадлежат к разным народам. Любовь - наиважнейшая жизненная необходимость для всякого человека. Психология доказывает это фактами и вот что сообщает нам по этому поводу: «Если глаза новорожденного, обращенные к матери, улавливают на ее лице сияющую добротой улыбку, если, едва научившись говорить, малыш может без сомнений поделиться своими радостями и печалями с близкими ему людьми, то это значит, что он обрел для себя надежное убежище. Лишенный этого, ребенок будет развиваться хуже своих сверстников, не обделенных подобными светлыми дарами». Было установлено, что при недостатке эмоциональных контактов в течение трех месяцев у новорожденных пропадает аппетит и нарушается сон. К концу пятого месяца их невозможно узнать, они превращаются в слабых, безвольных и бледных существ. И затем требуется целых пять месяцев активных восстановительных мер, чтобы все болезненные симптомы исчезли.

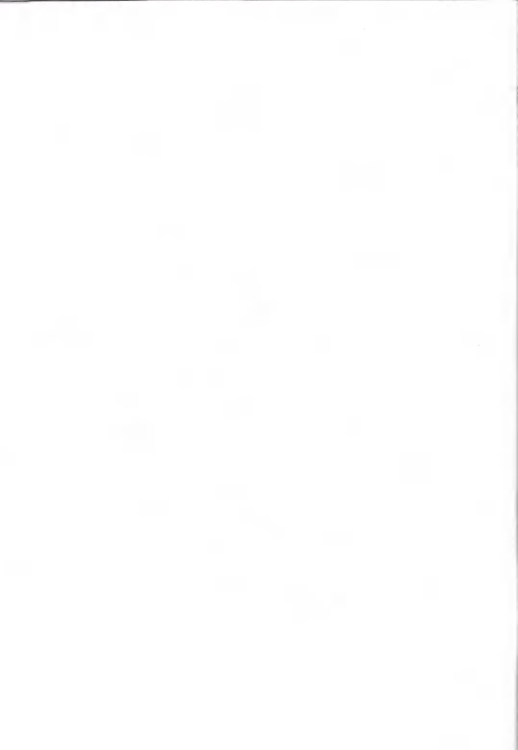
## Для него важнее всего...

Каждый человек, живущий на земле, нуждается в эмоциях, в чувствах. Для него любовь важнее всяческих громких слов, помпезных конференций, конгрессов, пышных церемоний в нарядных церквах. Он жаждет проявлять любовь к своему ближнему и сам хочет быть любимым. Обратим внимание на следующее замечание апостола Павла: «Не оставайтесь должными никому ничем, кроме взаимной любви; ибо любящий другого исполнил закон. Ибо заповеди: "не прелюбодействуй", "не убивай", "не кради", "не лжесвидетельствуй", "не пожелай чужого", и все другие заключаются в сем слове: "люби ближнего твоего, как самого себя". Любовь не делает ближнему зла; итак любовь есть исполнение закона» (Рим. 13:8—10).

#### \* \* \*

Я прекрасно понимаю состояние госпожи Дюран, когда к ней приехала дочь. Лицо матери просветлело. Оно обрело совершенно иное выражение. Между ними завязался диалог, свидетелем которого я невольно оказался. О, это было удивительное общение, это был монолог. Дочь говорила, а мать слушала и молча отвечала. Они прекрасно понимали друг друга.

Общение становится возможным лишь благодаря любви. Если мы любим других людей, то можем с уверенностью сказать им: «Господь вас тоже любит».



# ОБОГАТИТЬСЯ, УМЕРЕТЬ И ПОТОМ...

# ХРОМОЙ

Сколько вы зарабатываете? Что у вас за машина? В каком районе вы живете? Где вы проводите отпуск? Все эти вопросы предназначены для того, чтобы выяснить ваш социальный статус, узнать о вашем положении в обществе. Я слышал, что в некоторых странах при знакомстве практикуется указывать даже сумму годового дохода. Например, вам представляют человека и говорят при этом: «Просим любить и жаловать господина Дюпона, он "стоит" 100000 франков».

Несколько лет тому назад люди гонялись за разного рода титулами и званиями, которые с гордостью произносились на всевозможных собраниях и торжественных встречах. Это звучало приблизительно так: «Уважаемые дамы и господа, мы имеем честь принимать сегодня господина Альберта Дюрана, доктора филологии, президента ассоциации любителей грамматики, вице-президента такого-то общества и ученого секретаря такого-то совета и так далее, и тому подобное». Чем больше было титулов и чем мудренее они звучали, тем солиднее считался их обладатель. Сегодня титулы и звания заменил счет в банке. Это довольно грустная потеря. Дело в том, что титулы и звания олицетворяли собой в некотором роде спокойный и неторопливый, даже, я бы сказал, провинциальный стиль жизни. В нем проглядывались некий гуманизм и вера в человека. Теперь такие черты утеряны. Посмотрите, к чему идет наша цивилизация, когда количество нулей после любой другой цифры значит больше имени самого человека. Скорее всего,

в один прекрасный день кто-то в целях экономии времени и малоценности имени отбросит его совсем. И тогда уже мы не будем говорить: «Перед вами господин Дюран. Его годовой доход 100000 франков». Мы посчитаем достаточной фразу, подобную этой: «Друзья, я хочу представить вам 100000 франков».

100000 франков... Апостол Петр не имел таких денег, когда направлялся в храм; сопровождавший его Иоанн — тоже. Более того, оба они были вынуждены постоянно считать каждый медяк, и золотые монеты никогда не водились в их карманах.

## Два человека без денег

Что могут сделать два человека, не имеющие денег? Ничего. Они не в состоянии что-либо купить, подать милостыню многочисленным иерусалимским нищим. Петр и Иоанн шли в храм. Там, у входа, по обыкновению расположился один хромой от рождения нищий. Каждый день он взывал к проходящим: «Подайте на пропитание...» Надо сказать, что место им было выбрано удачно. Как можно пройти в дом молитвы и при этом отвернуться от бедного хромого! Петр и Иоанн поравнялись с нищим. Тот увидел их и попросил милостыню. Апостолы остановились и внимательно посмотрели на хромого человека. Вероятнее всего, нищий в такой ситуации начал быстро говорить, обращаясь к своим слушателям приблизительно с такими словами: «Наконец, нашлись люди, которые заинтересовались моим бедственным положением! Посмотрите на меня! Я хромоног с рождения. Никогда в жизни я не мог ходить, прыгать, бегать, да просто стоять, как делают все люди и вы в том числе. Сюда меня приносят на руках. Обратите внимание на мою нищету, вы, идущие в храм молиться Богу. У вас я прошу лишь жалкие крохи, чтобы не умереть с голоду. Это вас не обременит». Петр сказал ему в ответ: «Серебра и золота нет у меня; а что имею, то даю

тебе» (Деян. 3:6). Какие удивительные и странные слова. Этот человек нуждается в деньгах, а ему предлагается что-то другое. Что может предложить нищему этот прохожий? Вероятно, совсем мелкую монету, раз говорит, что не располагает золотом и серебром. Но нищий не избалован щедрым подаянием и будет рад медяку. Возможно, он не поверил заявлению Петра. Ниший явно заметил, что его собеседники вели себя с достоинством, уверенно и спокойно, как будто располагали чем-то очень и очень ценным. Однако у него нет времени на дальнейшие размышления, поскольку Петр продолжает говорить и повелевает: «Во имя Иисуса Христа Назорея встань и ходи» (Деян. 3:6, 7). И тут происходит нечто, выходящее за рамки обыденного: «И взяв его за правую руку, поднял; и вдруг укрепились его ступни и колени, и вскочив стал, и начал ходить, и вошел с ними в храм, ходя и скача и хваля Бога (Деян. 3:8, 9).

## Посредством веры

Все собравшиеся видели этого человека ходящим и славящим Господа. Его узнавали. Люди были чрезвычайно удивлены случившимся, терялись в догадках (см. Деян. 3:9, 10). Нищий больше не отходил от Петра и Иоанна. Вокруг них собралась большая толпа. Видя это, Петр обратился к людям: «Мужи Израильские! что дивитесь сему, или что смотрите на нас, как будто бы мы своею силою или благочестием сделали то, что он ходит?» (Деян. 3:12). На собственный риторический вопрос апостол дает ответ: «И ради веры во имя Его, имя Его укрепило сего, которого вы видите и знаете, и вера, которая от Него, даровала ему исцеление сие пред всеми вами» (Деян. 3:16).

Петр и Иоанн не имели ни серебра, ни золота. Да и что полезного для калеки может сделать драгоценный металл? Разве он способен вернуть ему здоровье? Апостолы располагали большим: в них жила совер-

шенная и глубокая вера в Иисуса Христа, которая была столь сильна, что при желании они могли передвигать горы. Возможно, у вас есть и золото, и серебро, но вам не хватает главного, чтобы решить навалившиеся со всех сторон проблемы. Вам не хватает веры! Может быть, у вас нет золота и серебра для решения волнующих вас проблем. Однако не беспокойтесь! Дело в том, что их решение зависит от веры в Иисуса Христа! Верьте, что Господь любит вас. Верьте в то, что Иисус спас вас, и ваша жизнь станет иной. Вы ошутите радость, к вам придет счастье и полнота бытия. Сила веры преобразит вас, как это случилось однажды с бедным нищим калекой. Вспомним по этому поводу слова Спасителя: «Истинно говорю вам, если будете иметь веру и не усомнитесь, не только сделаете то, что сделано со смоковницею, но, если и горе сей скажете: "поднимись и ввергнись в море", - будет» (Mф. 21:21, 22). «Истинно, истинно говорю вам: верующий в Меня имеет жизнь вечную (Ин. 6:47).

# СЛАБОСТЬ ПАМЯТИ

«Кто любит серебро, — написал однажды мудрый Соломон, — тот не насытится серебром, и кто любит богатство, тому нет пользы от того» ( $E\kappa\kappa n. 5:9$ ). Вероятно, здесь речь идет о нас с вами. Мы очень похожи на того, о ком говорит автор Книги Екклезиаста. Зачастую исключительно деньги являются движущей силой в нашей жизни. Они крайне необходимы. Их всегда хочется заполучить побольше, чтобы жить немного лучше, чуть-чуть богаче. Деньги — это свобода, власть, слава и могущество. Деньги обеспечивают нам право на уважение в обществе. Если мы богаты, то к нам и будут относиться соответственно нашим капиталам. Заработать как можно больше денег становится лейтмотивом жизни большинства наших современников. Ведь все продается и покупается, даже счастье якобы можно приобрести за деньги. Такое мировосприятие исключает Божье присутствие. Господь низвергнут со Своего престола и воспринимается не более как нечто антикварное, хранящееся на пыльных полках прошлого. Но Всевышний взывает и напоминает, обращаясь к каждому живущему на этой земле: «И чтобы ты не сказал в сердце твоем: "моя сила и крепость руки моей приобрели мне богатство сие", но чтобы помнил Господа, Бога твоего, ибо Он дает тебе силу приобретать богатство» (Втор. 8:17, 18). Очень часто мы относимся к Богу так же, как автолюбитель к запасному колесу. Мы думаем примерно так: «В один прекрасный день это нам пригодится».

А какое место в вашей жизни занимает Бог? Однажды некая пожилая дама впервые отправилась на

корабле через Атлантику. Начало немного штормить. Дама поспешила к капитану с вопросом: «Это опасно?» Капитан чистосердечно признался: «Все в воле Божьей». Путешественница в ужасе возопила: «Неужели это так страшно?!»

#### Бог — это запасное колесо?

Порой Бог воспринимается как чудесное лекарство, к которому прибегают в последнюю очередь, когда другие средства не помогают. Такой бог не имеет ничего общего с настоящим Богом, с библейским Творцом, с Иисусом Христом. Спаситель — это не запасное колесо в багажнике вашего автомобиля. Он говорил о Себе: «Я есмь путь и истина и жизнь» (Ин. 14:6).

Почему же нас так привлекают деньги? Они приносят нам определенное чувство радости, они позволяют удовлетворить все наши капризы, но при этом с ними мы будем жить в иллюзорном мире несбыточных надежд. Дело в том, что деньги никогда не были и не будут путем, истиной и жизнью. Именно поэтому Иисус столь остро ставит эту проблему и предупреждает нас: «Не можете служить Богу и мамоне»  $(M\phi. 6:24)$ . Мы начинаем доверять деньгам, или, по выражению Спасителя, мамоне. Бог становится нам ненужным. Сами же мы очень скоро превратимся в рабов этих металлических кружочков. Отныне весь мир мы будем лицезреть только через их тусклую призму. Жизнь станет такой же безликой, как и объект нашего поклонения. Мы почувствуем внутреннюю опустошенность. Ведь деньги не питают душу, и рано или поздно иллюзии благополучия исчезнут.

Представим себе мужчину лет сорока. Он хозяин прекрасной виллы, дорогой автомашины. Вот он сидит, развалившись в удобном мягком кресле, со стаканом виски в руке. На его лице улыбка благожелательного самодовольства, он смотрит телевизор. У него есть все, что он хочет. Он добился всего, о чем меч-

тал. Может быть, это наш идеал? Вероятно, этот человек олицетворяет предел наших мечтаний? Иисус как раз имел в виду подобного «счастливчика», когда рассказывал Свою притчу о неразумном богаче, который в сытом самодовольстве рассуждал следующим образом: «Душа! много добра лежит у тебя на многие годы: покойся, ешь, пей, веселись. Но Бог сказал ему: безумный! в сию ночь душу твою возьмут у тебя; кому же достанется то, что ты заготовил?» (Лк. 12:19, 20). Недаром в народе любят говорить, что с собой в могилу ничего отсюда не унесешь. Богач из притчи забыл это простое жизненное правило или, точнее, условие. Увы, за деньги нельзя приобрести бессмертие.

## Оборвавшаяся песня

Эдди Кокрену, одному из известных рок-певцов, исполнилось тогда двадцать два года. Он был очень богат и избалован успехом. В тот день Эдди на бешеной скорости мчался по шоссе на своей шикарной спортивной машине. Он спешил к своей невесте, собираясь отпраздновать собственный день рождения. И вдруг визг тормозов, скрежет раздираемого металла, горький запах горящей проводки... И темнота. Разбитая машина скатилась в кювет. Из изуродованной двери свисало безжизненное тело рок-звезды. Эдди погиб в страшной автокатастрофе. А в это время по радио передавали его песню, и бодрый голос ведущего поздравлял певца с очередным успехом — его песня «Три шага к небесам» заняла второе место на очередном хит-параде... Но удалось ли самому певцу совершить те самые заветные три шага на небо, о которых он пел? Был ли он к этому готов?

В жизни всегда необходимо выбирать наиболее важные направления для приложения сил. Деньги и все, что с ними связано, к подобного рода приоритетам не относятся. «Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам» (Мф. 6:33).

Это и есть магистральная линия нашей жизни. Царство Божие есть Иисус Христос. Поместите Его на первое место во всех делах ваших, и последствия такого поступка не заставят себя долго ждать. Вы убедитесь на собственном опыте: счастье не замедлит постучать в ваши двери. Доверьтесь Иисусу. Если вы еще незнакомы со Спасителем, не сочтите за труд, откройте Библию, в ней вы увидите то, что предлагает Сын Божий, чего Он требует от вас. Попытайтесь следовать Его наставлениям и советам. И тогда вы можете вслед за Давидом уверенно сказать: «Если я пойду и долиною смертной тени, не убоюсь зла, потому что Ты со мною» (Пс. 22:4).

#### СМЕРТЬ

Нужно совсем немногое, чтобы полнокровная и наполненная радостью жизнь начала затухать или прекратилась вовсе. Можно ли такое забыть? Увы, смерть приходит всегда. Ее шаги не заглушить бодрым оптимизмом, напускным весельем или волевым усилием. «Всякая плоть — трава, и вся красота ее, как цвет полевой» (Ис. 40:6). «Трава засыхает, цвет увядает» (Ис.40:8). Ну и пусть. Мы-то еще в цветущем возрасте. Мы преисполнены энергией, мы ищем новое, делаем для себя удивительные открытия. Наш разум переполнен всякими планами, честолюбивыми проектами, надеждой. Трава еще не засыхает, а цветы едва начинают распускаться. Но вдруг появляется безжалостная коса, которая вмиг срезает под корень и траву, и цветы. Конечно, могут произойти разные несчастные случаи, мы признаем такую возможность, но почему-то при этом полагаем, что такое случается редко и касается других. Однако этими «другими» в любой момент можем оказаться и мы с вами.

Я помню юную Элен, умершую в девятнадцать лет от лейкемии. Вильяму исполнилось лишь двадцать два года, когда он погиб в горах. Жизнь Сергея, Антуана и еще троих их друзей — я был со всеми ними хорошо знаком — оборвалась на обочине у дерева, в которое врезалась их машина...

«Всякая плоть — трава, и вся красота ее, как цвет полевой. Засыхает трава, увядает цвет» (Ис. 40:6, 7).

#### Смерть всегда бессердечна

Таков наш удел. От него нельзя отмахнуться или забыть его. Будем ли мы богатыми или бедными, старыми или молодыми, однажды смерть настигнет нас. Другого выхода у нас нет, по крайней мере, в ближайшее время. Деньги, красота, лесть здесь не помогут и ничего не изменят. Конечно, на кладбище можно повстречать и роскошные надгробия, напоминающие дворцы, и скромные могильные кресты. Да, за деньги можно заказать памятник или даже целую усыпальницу, но никаким серебром и золотом нельзя откупиться от смерти. Красота и молодость привлекательны, но смерть не обращает на них никакого внимания. У нее нет сердца, и она всегда где-то невдалеке. Иногда мы даже слышим ее дыхание и тихий шепот. Что можно сказать по этому поводу? Без сомнения, можно просто проигнорировать ее присутствие и действовать по методу страуса, который прячет голову в песок, полагая, что теперь его никто не видит и он в полной безопасности. Это фикция. Смерть безжалостна и не щадит никого, никто не забыт в ее списках и реестрах.

Есть иной путь. Можно смириться с мыслью о смерти и жить сегодняшним днем. Вам, конечно, известны расхожие фразы: «После меня хоть потоп», «Один раз живем». В них легко читается подтекст: «Бери от жизни все, а дальше будь, что будет». Такая позиция стара, как мир. В своей «Истории» Геродот, живший за пять веков до Иисуса Христа, повествует нам о том, что богатые египтяне по окончании трапезы пускали по кругу статуэтку, изображающую усопшего. При этом произносились традиционные слова: «Посмотри на эту фигурку. А теперь обратись к житейским радостям, пей и веселись, так как, однажды умерев, ты станешь таким, как он». Египтяне принимали смерть как неизбежное зло, которое довлело над

ними на протяжении всей жизни. Однако можно относиться к смерти совершенно по-другому. Надо увидеть в ней лишь переходный этап, сон. Так учит нас Библия. Человек призван после этого сна начать совершенно иную жизнь. Такое положение вещей напоминает ситуацию с личинкой, которая прячется в кокон и умирает там. Но ее ожидает прекрасное будущее — однажды она оживет, превратившись в прекрасную бабочку.

#### Возможность избавления

Смерть неизбежна, и этот факт-неоспорим. Однако ее существование в мире случайно. Человек, пришедший к Богу, должен обрести жизнь, ибо Бог есть жизнь, Он — источник жизни. Человек, отвергший Господа, отрезан от жизни. Такое состояние называется грехом. Апостол Павел уточняет: «Ибо возмездие за грех — смерть» (Рим. 6:23). «Посему, как одним человеком грех вошел в мир, и грехом смерть, так и смерть перешла во всех человеков, потому что в нем все согрешили» (Рим. 5:12). К счастью, Свяшенное Писание не останавливается на этом. Итак. смерти нельзя избежать. Мы это знаем. Смерть есть бесповоротный финал, необратимый конец? Мы можем такое предположить. Однако Сам Иисус Христос отвергает наше предположение и доказывает обратное: «Я есмь хлеб жизни; приходящий ко Мне не будет алкать, и верующий в Меня не будет жаждать никогда» (Ин. 6:35). «Воля Пославшего Меня есть та, чтобы всякий, видящий Сына и верующий в Него, имел жизнь вечную; и Я воскрешу его в последний день» (Ин. 6:40). Таким образом, оказывается возможным жить новой жизнью, забыв о смерти. Вспомним слова апостола Павла: «Смерть! где твое жало? ад! где твоя победа?» (1 Кор. 15:55).

Иисус Христос победил смерть. Если мы уверуем в это, смерть потеряет над нами свою власть и

станет лишь временным явлением, пройдя через которое, мы придем к вечной жизни. Да, смерть — это конец, но конец нашего серого существования и прозябания. «И всякий живущий и верующий в Меня не умрет вовек» (Ин. 11:26), — обещает нам Спаситель. И пророк полностью отдавал себе отчет, когда утверждал, что «всякая плоть — трава» (Ис. 40:6). Но он добавил при этом: «Трава засыхает, цвет увядает, а слово Бога нашего пребудет вечно» (Ис. 40:8). Эти слова указывают на то, что жизнь возможна и после смерти.

### письмо другу

Несколько недель тому назад я узнал, что один из моих давних друзей заболел лейкемией. С того времени я не перестаю думать о нем. Он еще не встретил Иисуса Христа на своем пути, и у него нет надежды. И вот я пишу письмо другу, дни которого сочтены. Это обращение не только к одному человеку, но ко всем, кто не открыл еще свое сердце Спасителю. Дни каждого из нас сочтены, давайте не будем забывать это.

Вот он рядом со мной. Я вглядываюсь в него, стараюсь следовать за его мыслями. За эти короткие мгновения он открывается мне совершенно по-новому. Тема нашего разговора самая обыденная, слова — тоже, но теперь, когда я знаю, что он скоро умрет, все это приобрело для меня важный смысл. Каждая произнесенная им фраза, каждый жест сейчас несут особое значение. Я знаю — его дни сочтены, сочтены и мои дни общения с ним. Итак, мой друг, смертный час приближается. Это может случиться солнечным днем, может быть, уже весной твое сердце перестанет биться. В последний миг ты увидишь жену, детей, друзей, собравшихся вокруг тебя. Вероятно, твоим последним впечатлением станет вид из окна и птица, сидящая на ветке, или бабочка, отдыхающая на цветке. А дальше - ничто, пустота... «Возвратишься в землю, из которой ты взят; ибо прах ты, и в прах возвратишься» (Быт. 3:19). Каждая следующая минута приближает живущего к роковой черте. Рак, ты сам знаешь, не знает милосердия.

Мой друг, послушай меня! Ты в силах избежать этой бездны. Ты можешь остаться в живых после смерти. Каким образом? Смерть, как тебе известно, — это долгий сон. Это бессознательное состояние. «Живые знают, что умрут, а мертвые ничего не знают» ( $E\kappa\kappa n$ . 9:5), — говорится в Библии. Однако сон кончается, и наступает пробуждение. Нет смерти без воскрешения. Известна ли тебе эта весть, друг мой? После смерти тебя ожидает жизнь.

Иисус, обращаясь к Своим ученинам, однажды заметил: «Воля Пославшего Меня есть та, чтобы всякий, видящий Сына и верующий в Него, имел жизнь вечную; и Я воскрешу его в последний день» (Ин. 6:40). Иисус хочет спасти тебя, он желает подарить тебе не малую толику счастья, подобную той, которая была тебе известна на грешной земле, а бесконечное счастье без каких-либо видимых пределов или ограничений.

#### Нет, это не конец!

Итак, на самом деле это не конец. Настанет день, как сообщает нам апостол Павел, когда «Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде: потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем» (1 Фес. 4:16. 17). Вот что предлагает тебе Иисус. Нужно лишь поверить в это. Когда приблизится смертный час, вспомни, мой друг, о пробуждении. Поверь в него. И тогда глаза твои откроются вновь, чтобы увидеть славное пришествие Спасителя нашего и Господа Иисуса Христа. Для тебя наступит время новой жизни на обновленной земле. Здесь не останется места страданиям, немощам, голоду. Библия уверяет нас: «И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло»  $(Om\kappa p.\ 21:4)$ .

Ты так стремился к счастью и справедливости здесь, на этой земле, — неужели ты откажешься от них в вечности? Разве ты откажешься от приглашения твоего Спасителя? Дорогой друг! Бог так любит тебя, что послал Сына Своего Иисуса Христа для спасения тебя от смерти. Если ты уверуешь в Него, то обретешь жизнь после смерти.

# КАКОВ ВАШ БОГ?

# ПРЕДСМЕРТНЫЕ СУДОРОГИ РЕЛИГИИ

Религия находится на пороге полного исчезновения. Завтра мир наконец освободится от помешательства, которое длилось тысячелетия. Отсутствие религии означает, по всей видимости, победу разума и прогресса. Это величайшее достижение человечества, сделавшего гигантский шаг вперед, к светлому будущему...

Признаюсь, что на меня такого рода утверждения не очень-то действуют. Дело в том, что происходит смешение понятий. Люди путают РЕЛИГИЮ, то есть отношения верующего с Богом, и религию, которая есть не что иное, как совокупность обрядов, традиций, привычек. Цель вышеперечисленного — держать человечество в неведении относительно Божественных истин. Если исчезнет именно такая религия, то от этого будет лишь польза. РЕЛИГИЯ же истинная представляет собой нечто другое. Она пребывает в человеческом сердце. Все народы во все времена и каждый отдельно взятый человек не могут жить без религии, а потому ставят ее над собой, возвышая ее и создавая тем самым культ. Ученые-религиоведы, говоря о нашем времени, любят утверждать, что сейчас нет атеистов, а есть идолопоклонники.

Господь — наш Творец. Он любит нас. Об этом говорит Библия. Тысячелетиями человек пытается отбросить Бога, заменяя Его собственными творениями, которые тщится обожествить.

#### Создание своих собственных идолов

Случай с золотым тельцом прекрасно иллюстрирует такой поступок... Из поколения в поколение евреи оставались рабами египтян. Господь призвал Моисея освободить свой народ, но у истоков их освобождения стоял Бог, Который водительствовал своим народом, охранял и насыщал его в долгих дорогах среди пустыни. На горе Синай Господь обратился к Моисею и дал ему скрижали Закона с Лесятью Заповедями, которые должны были принести людям мир, справедливость и счастье. Никогда со времен Едема Творец не был так близок к Своему созданию. А в это же время народ у подножия горы устраивал себе идола, золотого тельца, чтобы поклоняться ему. В его честь началось празднование, ему принесли жертвы. Идолу стали приписывать разные благодеяния, принялись его превозносить. «Вот Бог твой, Израиль, который вывел тебя из земли Египетской!» (Исх. 32:4) — кричал потерявший разум народ, любуясь своим истуканом.

«Бог создал человека по образу Своему, и человек Ему за это хорошо отплатил», — сказал один писатель.

Человек удаляется от Бога, отказывается от Того, о Ком свидетельствует Библия. Но теперь он вынужден заполнить образовавшуюся пустоту. Человек творит кумира по своему образу, перенося на самодельного божка все свои самые низкие инстинкты. Все рукотворные боги похожи на людей. Поэтому служение им, начинавшееся с восхвалений и жертвоприношений, всегда заканчивалось безудержной всеобщей вакханалией. В псалмах говорится: «Сделали тельца у Хорива, и поклонились истукану, и променяли славу свою на изображение вола, ядущего траву. Забыли Бога, Спасителя своего, совершившего великое в Египте» (Пс. 105:19—21).

Куда мог вести людей их «самодельный» божок? Конечно, не в землю обетованную, которая ему незнакома, а в известный Египет. Ведь золотой телец — символ былого рабства, и никуда, кроме как к новому рабству, он привести не может. И тут решительно вмешивается Моисей и бесстрашно разбивает идола. Он хочет тем самым уничтожить в людях все несправедливое, все темное.

#### В поисках счастья

Наш XX век более, чем другие столетия в истории человечества, поклоняется золотому тельцу. Библейский Бог в сознании миллионов людей оттеснен на задний план и забыт. В нем больше нет необходимости. Поль Барсимьо в книге «Последнее персидское письмо» сообщает, что обнаружил одну любопытную закономерность: «Посетив эту страну, я был поражен религиозностью ее населения. Глядя на эту картину и поразмышляв, я пришел к удивительному заключению. Я понял, что, оказывается, французы, по сути своей, — политеисты. В этом нетрудно убедиться. Посудите сами: каждый день в одно и то же время, когда едем на работу или возвращаемся с нее, мы все поклоняемся богу Авто. Смотрите, десятки тысяч автолюбителей отдают дань своему богу на автострадах страны. Верующие в этого бога сотнями собираются на городских перекрестках и восхваляют свое божество визгом шин и надсадными звуками клаксонов. Перед каждой трапезой глава семьи испрашивает благословения другого покровителя, бога ТВ. Последний призван охранять аппетит всех домочадцев. Каждый день недели посвящен какому-то особому божеству. Наиболее почитаются: по пятницам — бог Кино, а по субботам — бог Ресторана. Воскресенье отдано на откуп богу Тотализатора. Верноподданные этого владыки устраивают длинные очереди в его храм под названием Ипподром. Каждый год в конце августа, при посредничестве лишь одной Автодороги А-7 организуется многотысячное паломничество в святой город

Сен-Тропез, место служения "обнаженным и загоревшим телам"».

Итак, самодельный божок, созданный по человеческим меркам и продающийся по доступным ценам в любом супермаркете, занял место Бога Небесного. Вот далеко не полный список из пантеона этих божеств: бог прогресса, бог науки, бог техники, бог благополучия, бог денег, бог успеха... Им мы приписываем все наши достижения. Мы делаем из них идолов и говорим торжественно: шествуйте впереди нас, указывайте нам дорогу, обеспечьте нам будущее, дайте нам счастливое настоящее.

#### Глухой и немой Бог

Каким образом такой бог может нас направлять? Как может он вести людей к земле обетованной, если сам никогда ее не видел? Он глух и нем, а потому не может помочь нам идти вперед. Такой божок есть просто отражение человека, который его создал. Разве он в силах спасти человека?

Мир, в котором мы живем, с завидным хитроумием создает внутри нас самые различные потребности, чтобы потом их надлежащим образом удовлетворить. Он претендует на то, что по силам ответить на все наши желания и чаяния. Как? Посредством предметов, вещей. Мы мечтаем о счастье, значит нам нужно приобрести виллу с небольшим садиком при ней. И вот у нас есть желанная вилла с не менее желанным садиком, а счастье так и не пришло. Купите яхту, и все станет на свои места. Ах, и этого недостаточно; что ж, тогда вам нужно съездить отдохнуть в какие-нибудь экзотические места, например, в Полинезию: Там уж совершенно точно счастье вас ждет не дождется...

Ничего не упущено, ничего не забыто. Однако это нагромождение всевозможных материальных благ превращает нас в обладателей целого склада товаров, но не счастья.

Современная религия золотого тельца представляет собой поклонение вещам. Здесь Бог ограничивается в сознании человека контурами вожделенного предмета, который он держит в руках. Бывает наоборот, когда предмет поднимается до уровня божественного, то есть происходит его обожествление. В обоих случаях человек становится рабом этих предметов поклонения.

«Сия же есть жизнь вечная, да знают Тебя, единого истинного Бога, и посланного Тобою Иисуса Христа» (Ин. 17:3). Один только Бог может вести нас к совершенствованию нашей личности, к жизни лучшей, полной и истинной. Один лишь Творец, о Котором говорится в Библии, способен освободить нас от рабства, от унылого вещизма и повести в Царство счастья, добра и справедливости.

#### **НАРКОМАНЫ**

Наиболее острой проблемой нашего времени, без сомнения, является наркомания. Сегодня сотни тысяч молодых людей «сидят на игле». В Нью-Йорке, как считают некоторые психиатры, около 60 процентов школьников хотя бы раз попробовали это зелье. Медики утверждают, что на каждые десять юных наркоманов приходятся двое, которые с большим трудом поддаются лечению. Есть данные, говорящие о том, что среди молодежи лишь 25 процентов ее представителей никогда не принимали наркотиков. Почему дети, подростки приохочиваются к этому «дурману»? Проведенные анкетирования выявили пять наиболее важных причин. Среди них: любопытство, влияние друзей, ощущение физического благополучия, легкость в общении, социальные и семейные проблемы. Наркотик выступает в роли змея-искусителя для ребенка, чей внутренний мир предельно напряжен и находится под постоянным прицелом семейных и школьных конфликтов. Эта проблема усугубляется социальными сложностями, особенно если семья, где живет ребенок, обречена на бедность.

Печальная статистика: 90 процентов наркоманов нельзя освободить от их пристрастия. После проведенного курса лечения они рано или поздно вновь погружаются в пучину разрушительной зависимости от наркотика.

#### Я думаю о Патрике

За сухими строками и цифрами статистических отчетов передо мной встают живые люди. Я вспоми-

наю Жана, Мишеля, я думаю о Патрике и еще о многих молодых людях, которых я однажды случайно повстречал, если только случайность существует в нашем мире. Мы с друзьями окружали их вниманием. Мы говорили им об Иисусе, о Его любви к людям. Патрик, Жан и Мишель начинали читать Библию. Почему они так поступали? Из любопытства? Чтобы доставить нам удовольствие? По необходимости? Я не знаю. Однако по прошествии какого-то времени они закрывали Писание и вновь обращались к своему ядовитому снадобью. Патрик только что закончил лечение. Ему исполнилось двадцать, а с наркотиками он имеет дело с шестнадцати лет. Его тело напоминало мумию. В возрасте, когда юноши становятся мужчинами, он превратился в ветхого старика. Наркотики источили его сильнее и страшнее, чем раковая опухоль. Он так стремился к свободе, а пришел к рабству, служа верой и правдой самому жуткому из тиранов. Любовь, братство, уважение к жизни, все эти красивые идеи, которые он в свое время так отчаянно защищал, потеряли для него всякий смысл, особенно если отсутствовала очередная доза героина.

Чтобы заполучить вожделенный порошок, чтобы купить его, наркоман готов убить или обворовать самых близких друзей. Дело в том, что он уже не хозя-ин ни собственных поступков, ни чувств. Он — безвольный раб наркотического вещества.

#### Псалом наркоманов

Однажды на стенке телефонной кабины я прочитал своеобразный «гимн» тех, кто «сидит» на игле: «Героин — Пастырь мой, я всегда буду в нем нуждаться. Он бросает меня к мутным сточным водам, которые бурлят и опустошают мою душу; он направляет меня на стези извращенной лжи, благодаря своему дьявольскому воздействию. Я всегда хожу мрачной долиной, где постоянно живет нищета. Зло всег-

да рядом со мной, потому что ты, героин, всегда со мной. Твоя игла и твои капсулы призваны укрепить меня. Но ты обираешь меня, отбирая у меня трапезу на глазах всей моей семьи. Моя чаша наполнена горечью. Пристрастие к героину сопровождает меня во все дни жизни моей. Я закончу свои дни в заключении, пробыв там долгие годы».

А теперь сравните это с текстом из Писания:

«Господь — Пастырь мой; я ни в чем не буду нуждаться: Он покоит меня на злачных пажитях и водит меня к водам тихим, подкрепляет душу мою, направляет меня на стези правды ради имени Своего. Если я пойду и долиною смертной тени, не убоюсь зла, потому что Ты со мною; Твой жезл и Твой посох — они успокаивают меня. Ты приготовил предо мною трапезу в виду врагов моих; умастил елеем голову мою; чаша моя преисполнена. Так, благость и милость [Твоя] да сопровождают меня во все дни жизни моей, и я пребуду в доме Господнем многие дни» (Пс. 22).

Впечатляет, не правда ли? Писавший взял за основу Псалтирь. Но еще большее впечатление оставила авторская приписка под текстом: «Эти слова стали моим псалмом. Мне всего двадцать, и в течение полутора лет я скатываюсь все ниже и ниже по наклонной наркотического безумного кошмара. Я хочу остановиться, но ничего не получается. Тюрьма мне не помогла, больница — тоже. Доктор сказал моей семье, что милосерднее всего было бы, если бы тот, кто приохотил меня к наркотикам, взял ружье и пристрелил меня. Это было бы угодно Богу. Господи, как я хочу этого!»

В такую ужасную ситуацию попали многие тысячи молодых людей, которые в свое время хотели получить побольше свободы от социального окружения. Увы, они ошиблись выбором и пришли к обратному. Теперь они — рабы. Тем не менее даже для них искра надежды еще теплится. Я утверждаю это, и не

голословно. Мне знакомы ребята, которые забыли наркотики, благодаря встрече со Христом. Например, Мирей. Эта девушка живет в Голландии. Она в свое время была хиппи и принимала наркотики. Иисус Христос освободил ее от этой страшной зависимости. Теперь она старается помочь другим наркоманам обрести такое же спасение, которое получила сама. Путь к свободе из наркотического плена единствен — это Христос. «Тогда сказал Иисус к уверовавшим в Него... если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, и познаете истину, и истина сделает вас свободными... истинно, истинно говорю вам: всякий, делающий грех, есть раб греха... итак, если Сын освободит вас, то истинно свободны будете» (Ин. 8:31-34, 36). Каждый из нас мечтает о такой свободе. Наркотик же стоит на пути к ней и мешает нам жить, делая вид, что помогает. Нас ждет истинное освобождение, обретенное нами при помощи Иисуса Христа, Который откроет нам смысл бытия и ценность нашей жизни.

Лишь со Христом вы будете по-настоящему своболны!

## «ГОСПОДЬ — ПАСТЫРЬ МОЙ»

Теперь вернемся вновь к 22-му псалму. Это прекрасное поэтическое произведение было написано царем Давидом почти три тысячи лет тому назад. Все мы хотя бы раз на протяжении своей жизни сталкивались с этим именем. Мы знакомы с историей этого человека, который был пастухом, а затем, по выбору Божьему, стал великим царем. У Давида не было особых заслуг, разве что он родился в нужный час и в подходящей семье. Энергия и вера привели его на царский трон. Историки полагают, что большинство поэм написаны им до восшествия на престол. Одна из них, пожалуй, самая известная и самая красивая, была создана уже во время его правления. В Библии, в Псалтири, она значится под номером 22-м и начинается так: «Господь — Пастырь мой».

На первый взгляд, этот псалом кажется отражением самой безмятежности и покоя. Об этом свидетельствуют такие строки:

«Господь — Пастырь мой; я ни в чем не буду нуждаться» (Пс. 22:1). На самом же деле эти исполненные мира слова родились в тот момент, когда правлению Давида грозила опасность, исходившая от родного сына Авессалома, который вознамерился захватить отцовский престол. Давид был вынужден бежать из Иерусалима, сопровождаемый лишь несколькими верными друзьями. У него была единственная возможность избежать нежелательной встречи с армией

восставших. Давиду надлежало переправиться через реку Иордан, обосноваться в главном городе Галаада, там собраться с силами и подготовиться к обороне. Однако, чтобы добраться до желанного места, царю необходимо было пересечь долину реки Иордан, которая во все времена славилась своей непроходимостью, за что ее по праву называют «джунгли Иордана» или «долина смертной тени». Окруженная со всех сторон возвышенностями, эта долина была чрезвычайно опасной со стратегической точки зрения.

Каковы позиции царя Давида? Он живет под постоянной угрозой. Он вынужден бежать, как последний предатель. Совсем недавно он был любим Богом и своим народом. Он купался в лучах славы и богатства. Сейчас он просто старый человек, против которого пошел собственный сын. Давид охвачен глубоким унынием. Перед его внутренним взором встают картины далекого прошлого. Он видит себя юным пастухом. Как он любил своих овечек! Он водил их на злачные луга, охранял от львов, волков и недобрых людей. Он знал каждую овечку по имени и ради любой из них готов был пожертвовать жизнью.

Размышляя о днях давно минувшего прошлого, Давид приходит к заключению, что, даже будучи царем, он сам остается слабым, беззащитным и нуждается в водительстве Пастыря. Эта мысль со всей яркостью и очевидностью отражена в первой строке его псалма: «Господь — Пастырь мой» (Пс. 22:1). Царю Давиду открылась необыкновенно важная истина. Он понял, что Всевышний не только и не столько Бог гневный и наказующий. Творец, Судья, Всесильный — Он способен даровать или отнимать жизнь. Но Бог — это также и Пастырь, более того, Он — мой Пастырь. Итак, далекий и непонятный в Своем могуществе, Бог становится Добрым Пастырем, Отцом, Которому доверяют и Которого любят.

#### Каков Бог в вашем понимании?

Представьте, вас попросили охарактеризовать Бога всего одним словом. Каким оно будет? Тиран? Надсмотрщик? Старик? Судья? Если в вашем понимании Бог — тиран, надсмотршик или судья, то ваша вера неполноценна, поскольку она изъедена страхом перед расплатой. Если же Бог видится вам этаким добрым старцем, то его не стоит бояться. Можно даже воспользоваться его слабой памятью и прочими атрибутами старости. Можно обделывать преспокойно свои делишки, не опасаясь Божьего гнева. Так каким же представляется вам Бог? Он — ваш Пастырь? Вы поняли, что именно Пастырем Он является для вас? Он направляет вас. Он охраняет вас. Наконец, Он любит вас. Ему ведомы все ваши затруднения. Он переживает, когда вы сталкиваетесь с трудностями, когда вас одолевают сомнения или вы потакаете своим слабостям. Ни одна слезинка, ни малейшая боль, крик, молитва не проходят мимо Него. Ведь Он — ваш Бог, ваш Пастырь.

Господь — наш Пастырь, потому что Он — воплощение любви. Нельзя сказать более лаконично и выразительно, чем это сделал Сын Божий, заявив во всеуслышание, что «Бог есть любовь». Да, Господь любит нас. Он наш Отец. Но это еще не все из сказанного о Нем. Распятый на кресте, Иисус обращается к Богу Отцу, называя Его Авва, что означает скорее не Отец, но Папа, то есть добрый и заботливый, близкий и любящий. «Господь — Пастырь мой; я ни в чем не буду нуждаться» (Пс. 22:1). Господь — Пастырь для каждого из нас, и твой тоже. Ты также не будешь ни в чем нуждаться. Ведь Он Сам поведет тебя к тихим и чистым водам. Он направит тебя и успокоит, укрепит душу твою, наполнив ее покоем и счастьем.



# **УСАОВИЯ**

## ОБРАЩЕНИЕ — ЭТО ВЕЛИКОЕ ИЗМЕНЕНИЕ

#### Кораблекрушение

Три года тому назад в эту же пору я был в Новой Каледонии и заехал в небольшую деревушку на севере острова. Вся деревня располагалась на берегу моря. Лишь один дом стоял особняком на горе. В нем жил одинокий человек. Каждое утро он вставал в половине пятого (за два часа до восхода солнца), зажигал лампу, завтракал; час спустя отправлялся на работу. Однажды, едва встав, он услышал непонятный шум за дверью. Выйдя за порог, он столкнулся лицом к лицу с незнакомым молодым человеком. Одежда на нем была изорвана, ноги кровоточили от ран. Юноше хватило сил лишь на то, чтобы едва слышно произнести: «Я потерпел кораблекрушение». После этих слов он потерял сознание и упал. Оказалось, что парень отплыл из Новой Зеландии на собственной совсем новенькой яхте и направлялся в Австралию, где его поджидала жена. В последнюю ночь, валясь от усталости, он все же, согласно правилам, сначала уточнил по приборам местоположение яхты, затем проверил работу автоматического «рулевого» и уже потом со спокойной совестью заснул. Через два часа его разбудили сильные удары в днище яхты. Настало время драматических событий. Парусник наскочил на коралловый барьер, окружавший остров. У незадачливого мореплавателя осталось УСЛОВИЯ 59

времени, только чтобы прыгнуть за борт и надуть спасательный плотик. В это мгновение волны нещадно били его прекрасную яхту о торчащие рифы. Девять часов ветер и течение носили юношу по безлюдным морским просторам. Силы парня были на исходе. И вот, благодаря Богу и благоприятному стечению обстоятельств, море прибило его плотик к берегу. Дело происходило ночью, и вокруг стояла кромешная тьма. Впереди проступали контуры какойто горы и виднелась дорога. Юноша выбрался на нее и побрел, поминутно падая, вставая и вновь падая. Ценой невероятных усилий он взобрался на эту гору. Темнота не позволяла увидеть местность. Куда идти дальше? Чудом сохранившиеся наручные часы показывали четыре часа утра. Молодой человек почувствовал себя совершенно одиноким. Вдруг в какойнибудь сотне метров от него засветился огонек, ставший для этого бедняги воистину символом жизни. Он пошел на него и обрел спасение.

#### Свет мира

Сегодня миллионы людей, подобно юноше, потерпевшему кораблекрушение, потерялись в темноте, бредут из последних сил в поисках спасения, мечтая обрести жизнь. Иисус сказал Своим ученикам: «Вы — свет мира»  $(M\phi.\ 5:14)$ . Мы также можем стать подобным светом!

Хотим ли мы на самом деле стать светом мира? Хотим ли мы дать свет миру?

Хотим ли мы стать последователями, истинными учениками Христа?

Хотим ли мы изменить этот мир, изменить отношения между людьми, принести на землю больше справедливости?

Если да, то давайте посвятим себя этому полностью, давайте примем глубокое внутреннее обращение.

#### Что такое обращение?

Обращение представляет собой глубочайшее изменение, кардинально влияющее на человеческое сердце. Оно, к примеру, в силах превратить Савла, фанатика и гонителя последователей Христа, в Павла, апостола, величайшего христианина, исполненного любви и понимания.

Вот что значит для человечества обращение. Оно коренным образом меняет человеческое сердце и душу.

#### Изменить общество

Долгое время считалось, что для совершенствования человека достаточно внести коррективы в общество. В результате получалась следующая зависимость: человек может измениться к лучшему, если общество, в котором он живет, станет добрым и справедливым. Такое умозаключение слишком просто, более того - наивно. Оно основано на мифе о том, будто человек добр и хорош по своей природе. Получалось, что, изменив общество, уничтожив несправедливость, можно прийти к прекрасной жизни. Сегодня мы живем лучше, чем столетие назад. Однако основные проблемы до сих пор остались нерешенными. В прошлом веке панацею от всех бед видели в науке и верили, что она принесет людям счастье. Но мир был по-прежнему до краев наполнен войнами, жестокостью, голодом. Сейчас бытует другое мнение. Умные головы полагают, что счастье придет после того, как произойдут изменения в образе мышления, а потом само собой изменится и общество.

#### Иисус судил иначе:

«Горе вам... лицемеры, что очищаете внешность чаши и блюда, между тем как внутри они полны

УСЛОВИЯ 61

хищения и неправды» ( $M\phi$ . 23:25). В преломлении к нашей проблеме это означает — бессмысленно хотеть изменить мир, если человек останется в нем неизменным.

#### Никодим не знал этого

Для него религия была делом семейным и наследственным. Она выливалась в исполнение обрядов и приношение жертв. Это была совсем простая религия. Увы, она не могла удовлетворить человека думающего, человека искреннего в своей вере. Именно поэтому Никодим, именитый житель Иерусалима, пришел к Иисусу. Он сделал это ночью, чтобы друзья не узнали о его поступке.

#### Первые слова Никодима

Обратите пристальное внимание на первые слова Никодима, адресованные Христу: «Равви! мы знаем, что Ты — Учитель, пришедший от Бога; ибо таких чудес, какие Ты творишь, никто не может творить, если не будет с ним Бог» (Ин. 3:2). В них звучит явное преклонение перед авторитетом Иисуса. Заметьте при этом, что данные слова произносит всеми уважаемый «учитель Израилев» и «начальник Иудейский». Такие почести могли вскружить голову кому угодно, но только не Сыну Божьему. Он резко останавливает поток комплиментов. Ни к чему эти пустые слова. Куда важнее сказать главное. И Иисус делает это: «Истинно, истинно говорю тебе, если кто не родится свыше, не может увидеть Царствия Божия» (Ин. 3:3). Христос призывал Никодима к новому рождению. Он объяснял необходимость этого досточтимому богослову, который во что бы то ни стало хотел вступить в спор, начать привычную дискуссию законника. Никодиму нужно было рождение свыше, а не удостоверение того, что Христос — Сын Божий. Это предельно ясно понимал Иисус. Это становится понятным и нам с вами.

# Действительно, это как раз то, что нам нужно

Христос беседовал с Никодимом с глазу на глаз. Его слова адресовались отдельному, конкретному человеку, а не целой толпе слушателей. Это был сокровенный разговор по душам. Иисус продолжает его и сегодня. Он обращается к вам, ко мне и призывает нас родиться вновь. Он хочет этого и настаивает на таком решении. Ведь наша новая жизнь зависит именно от нового рождения. Без рождения свыше для нас закрыт путь в Царство Божье. «Если кто не родится свыше, не может увидеть-Царствия Божия... если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие» (Ин. 3:3, 5).

#### Зачем нужно рождение свыше?

Новое рождение необходимо потому, что прежнее ведет нас к погибели. Оно не обеспечивает нас жизненной силой, поскольку, как говорит Иисус, «рожденное от плоти есть плоть» (Ин. 3:6). Эту мысль развивает Павел: «Но то скажу вам, братия, что плоть и кровь не могут наследовать Царствия Божия, и тление не наследует нетления» (1 Кор. 15:50). Итак, если мы хотим избежать смерти, нам необходимо родиться заново.

#### Старая машина

Во времена моего студенчества я разъезжал на маленьком и очень ветхом автомобильчике, который постоянно ломался. Я никогда не знал, довезет ли он меня до места. Вечно в нем что-нибудь да не работаУСЛОВИЯ 63

ло: то фары, то тормоза, то аккумуляторы... В один прекрасный день у него отказал мотор. Не было больше никакого смысла ремонтировать эту развалину. Разумнее купить новую, но как поступить со старой? Нужно ли поместить ее где-то во дворе, поставить на постамент и восхищаться ею, как каким-то раритетом, антикварной вещью, показывать ее своим друзьям и говорить о ней с ностальгической ноткой в голосе? В этом нет необходимости, никаких переживаний и эмоций, ее место на свалке! Так вот, родиться свыше означает отправить на свалку свое старое «я». Новое рождение есть коренное изменение всей жизни, когда центром ее становится Бог. Это самое глубочайшее изменение, которое может произойти на свете. Многие люди считают, что обретают новое рождение, придя в церковь. Не меньше людей видят свое рождение свыше в крещении, приписывая воде особую очистительную и живительную силу. Я же хочу рассказать одну историю про фермера, который привел домой свинью. Он отмыл ее, отчистил копытца, даже надушил. В довершение всей процедуры он повязал ей вокруг шеи бант. Приходившие посетители дивились этому чуду. Свинья производила на них наилучшее впечатление: такое розовое и нежное создание... Но как-то раз в доме оставили открытой входную дверь. Свинья тут же выскочила на улицу и поспешила плюхнуться в ближайшую грязную и вонючую лужу. Там ей было хорошо.

#### С Библией в руках

Это произошло потому, что при всей внешней приукрашенности внутри свинья всегда остается свиньей. Природа данного экземпляра нисколько не изменилась. К сожалению, многие христиане часто оказываются в подобной ситуации. Еженедельно, одевшись по-праздничному, с Библией в руках, они благочестиво направляются в церковь, где их лица так и

светятся от благожелательных улыбок, расточаемых направо и налево. Однако стоит им выйти за церковные пределы и вернуться домой или прийти на работу, как их настоящая природа тут же обнаруживается и проявляется со всей очевидностью.

Рождение свыше должно сделать нас новыми людьми. Наш ум целиком изменится, наше сердце, то есть наши чувства, наша воля, наши эмоции, также претерпят глубочайшие изменения. Новое рождение предусматривает смену приоритетов. Если мы настроены против нового рождения, то в итоге будем напоминать жалкое подобие христианина, который лишь терпит религию и с трудом выносит общение с Богом. Царство Небесное не для тех, кто терпит Бога, словно вынужденную необходимость. Оно открывает свои двери перед теми, кто любит Господа, кто идет к Нему, кто родился заново.

#### Как родиться свыше?

Этот вопрос зрел в душе Никодима, и он получил на него ответ. Иисус сказал ему, что всем, жаждущим новой жизни, надлежит родиться от воды и Духа. Водное крещение — это осознание человеком собственного греховного состояния. Мы далеки от Бога и идем к катастрофе, к необратимым потерям. Теперь наши глаза открываются, и мы видим, что наша лодка, подгоняемая безжалостным течением, плывет навстречу верной гибели. Нам остается лишь возопить: «Господи, спаси нас!» Мы полностью отдаем себя в Его руки. Без этого шага наша судьба известна: нас ждут сожаление, одиночество, отвержение. Итак, без воды новое рождение невозможно. «Если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя и возьми крест свой и следуй за Мною» (Лк. 9:23). В результате обретается мир, победа над злом, вечная жизнь, потому что Сам Господь живет и действует в нас. Это происходит с нашего согласия. Наше «да» было услышано на небе,

УСЛОВИЯ 65

и была протянута рука помощи. Нам остается лишь ухватиться за нее, и тогда мы будем вырваны из бездны и перенесены на желанный спасительный берег.

Каждый из нас может обрести спасение и родиться заново, нужно только очень желать этого и довериться Иисусу Христу. Помните, рождение свыше несет коренные изменения в нашу жизнь. Они немыслимы без участия и помощи Божьей. В старой жизни мы были «волками», теперь, после нового рождения, мы станем «агнцами». И пусть об этом узнают все.

# ОБЯЗАННОСТЬ ХРИСТИАНИНА

Рассказывают, что Спартак, предводитель восставших рабов, был очень любим своими товарищами. Он олицетворял собой надежду на лучшую жизнь. Он нес освобождение угнетенным. Все были готовы следовать за ним до конца. Два года рабы шли от победы к победе. Наконец, терпение Рима истощилось, против восставших были брошены десять отборных легионов, и восстание захлебнулось в крови. Несколько тысяч рабов избежали смерти, оказавшись в плену. Среди них находился и сам Спартак. Победители знали об этом. Тогда один из римских военачальников собрал пленных и предложил им сделку: «Выдайте вашего главаря, и мы сохраним вам жизнь. Итак, кто из вас Спартак?» Наступило гробовое молчание. Никто не двигался. Но в тот момент, когда Спартак сам захотел заявить о себе, все его товарищи поднялись вместе с ним и каждый прокричал: «Я — Спартак». Голос самого Спартака потонул в их единодушном возгласе. Все пленные рабы были распяты. Их оказалось около трех тысяч. Жуткая шеренга из сотен и сотен распятых тел протянулась вдоль Аппиевой дороги. Трупы рабов запретили снимать, чтобы те послужили наглядным уроком для всех непокорных.

#### Толпа следовала за Ним

Для любого лидера нет более сладостной картины, чем вид толпы, следующей за ним. Толпа — это

УСЛОВИЯ 67

признак популярности. Немного демагогии, и всеобщий успех обеспечен.

«И подозвав народ с учениками Своими, сказал им: кто хочет идти за Мною, отвергнись себя и возьми крест свой и следуй за Мною» (Мк. 8:34). Толпа следовала за Иисусом. Люди шли за Ним из любопытства. Их притягивали чудеса, совершенные с хлебами и рыбой. Они не думали об испытаниях, о кресте. Они многое хотели получить, сами не давая ничего. Вспомните сподвижников Спартака, они шли за ним везде, они последовали за ним и на смерть.

#### Зачем следовать за Иисусом?

Может быть, это выгодно? Может быть, это модно? Может быть, это семейная традиция? Никто не принуждается силой идти за Христом. Именно поэтому Он оказался в одиночестве перед судьями, перед Пилатом. Куда девалась та толпа? Она никуда не исчезла, была здесь же и требовала отпустить... известного преступника Варавву. Она же решила судьбу Иисуса, призывая распять Его. Никто не принуждает силой идти за Христом. «Кто хочет идти за Мною, отвергнись себя» (Мк. 8:34). Господь подчеркивает свободу выбора: пусть идет тот, «кто хочет». Этот путь тернист и опасен. От многого придется отказаться и многим пожертвовать. Иисус честно предупреждает об этом. «Итак, вы хотите идти за Мною? Очень хорошо. Тогла откажитесь от своего "я" . Эта мысль заложена в словах Иисуса. Ее надлежит правильно понять. Он не говорит: «Идите и учите всех самоотречению, пишите об этом статьи, станьте специалистами в этой области, обратясь к истории Церкви». Нет! Он сказал просто и емко: «Отвергнись себя».

Чтобы быть христианином, совсем не обязательно носить майку с надписью «Я люблю Христа» или цеплять на шею массивный крест. Нужно прежде всего отказаться от собственных амбиций и сказать Госпо-

ду: «Я полностью принадлежу Тебе». Затем нужно так и поступать, чтобы слово не расходилось с делом.

Как трудно жить, действовать, отказавшись от своего эгоистичного «я». Однако именно с этого и следует начинать. Слова Христа «отвергнись себя» подразумевают прежде всего отказ от привязанности к чему-либо. Все надо отдавать, все посвящать Богу. Это альфа и омега нашей новой жизни, наших помыслов и поступков. Важно принять и усвоить мысль, что мы — не центр вселенной.

#### От теории к практике

Красивая теория, не правда ли? Что касается практики, то здесь все христиане очень похожи. Они отвергают мир, но каждый день своими делами показывают, что принадлежат ему. Они твердят, что их не интересует роскошь, богатство, они, мол, ищут лишь благополучия. На самом деле их благополучие зачастую выражается в богатстве. Они отвергают могущество, но с восторгом аплодируют, когда последнее стоит на страже их интересов. Они клеймят позором эгоизм и жадность, которые находят у других людей, но при этом сами «забывают» о словах Иоанна Крестителя, который говорил: «У кого две одежды, тот дай неимущему; и у кого есть пища, делай то же» ( $J\kappa$ . 3:11). Действительно, мы призываем отказываться от всего, за исключением того, что принадлежит нам. Все это напоминает молитву маленького мальчика. Он сжимал в руках своего любимого плюшевого медведя и шептал: «Господь, я отдаю Тебе мое сердце, я готов отдать даже жизнь, только не бери моего плюшевого мишку». У каждого из нас за душой припрятано по такому плюшевому медвежонку. По этой причине нам во что бы то ни стало надо принести наш эгоизм, нашу гордость к престолу Божьему и, уже освободившись от них, начать новую жизнь.

Мы на самом деле хотим следовать за Христом? Тогда начнем с отказа от своих претензий к окружающим, от завышенных требований к миру, откажемся от горделивого себялюбия. Для чего это нужно? Такой шаг облегчит нам следование за Тем, Кто освобождает нас от зла. Благодаря этому мы обретем свободу, наконец, саму жизнь. Именно так воспринял эту мысль Божью великий апостол Павел, когда написал: «Но ныне, когда вы освободились от греха и стали рабами Богу, плод ваш есть святость, а конец. жизнь вечная. Ибо возмездие за грех — смерть, а дар Божий — жизнь вечная во Христе Иисусе, Господе нашем» (Рим. 6:22, 23). Нет свободы без отречения. Не бывает и радости без отречения. И если мало на свете христиан по-настоящему свободных и независимых от всякого рода закомплексованности, то это происходит лишь по той простой причине, что малохристиан, пришедших к Богу путем истинного самоотречения. Давайте научимся забывать о себе. Значительно лучше научиться заботиться о других. Существуют цепи, которые надо разорвать, и путы, которые следует перерезать. Те и другие связывают нас по рукам и ногам, заставляя оставаться рабами самих себя.

# «ВОЗЬМИ КРЕСТ СВОЙ И СЛЕДУЙ ЗА МНОЮ»

Мы вели речь об отречении, о первом этапе христианского служения и, пожалуй, самом трудном. Выбор этого пути позволяет надеяться на вознаграждение. Да, я хочу стать христианином, но рассчитываю затем на некоторые преимущества: почему бы, ну совсем немного, не приумножиться моим хлебам. Ведь я этого заслужил. Есть люди, путающие Церковь с вокзалом, а жизнь — с путешествием на поезде. Они считают, что достаточно купить билет, прокомпостировать его, выбрать удобный поезд и под звуки легкой музыки отправиться на нем прямо в рай. И больше никаких забот, никаких затруднений — все предусмотрено.

Однако Иисус придерживался иной точки зрения. После настойчивого призыва к отречению Он добавляет: «Кто не несет креста своего и идет за Мною, не может быть Моим учеником» (Лк. 14:27). В Его время «нести крест» означало быть распятым. Это давало повод призадуматься. Жизнь христианина, подчеркнем — истинная жизнь, не имеет ничего общего с расслабляющим туристическим круизом. В ней присутствует крест, то есть смерть, страдания, гонения и иные подобные почести. Говоря таким образом, Иисус во всем отдавал Себе отчет и знал, что ожидает Его в Иерусалиме. Он знал также, какой прием уготован Его ученикам. «Блаженны изгнанные за правду, ибо их есть Царство Небесное. Блаженны вы, ко-

УСЛОВИЯ 71

гда будут поносить вас и гнать и всячески неправедно злословить за Меня»  $(M\phi. 5:10, 11)$ . «И будете ненавидимы всеми за имя Мое»  $(Л\kappa. 21:17)$ .

# Несправедливость и насмешки

С самого начала новой жизни надо быть готовым к встрече с трудностями и гонениями, насмешками и несправедливостью. Это и есть тот самый крест, результат самой глубокой и полной посвященности. Это крест, но он подразумевает жизнь. «Ибо, кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее; а кто потеряет душу свою ради Меня и Евангелия, тот сбережет ее»  $(M\kappa. 8:35)$ .

Если вы хотите следовать за Христом, будьте готовы отдать за Него вашу жизнь, как это сделал Лютер, когда он отправился на сейм в Вормс. Он рисковал жизнью. Он знал об этом, но, несмотря на опасность, Мартин писал своему другу: «Христос жив, и мы войдем в Вормс... Даже если я погибну, ничто не погибнет в Евангелии». Так же поступил Фома. Ему было лишь восемнадцать лет, когда за свою веру он был схвачен и подвергнут пыткам. Он был подвешен над разгоравшимся костром. От него требовали лишь одного — отречься от своей веры. И вот костер запылал, палачи опустили Фому до самого пламени, потом через несколько мгновений вновь приподняли, предложив: «Отрекись, и спасещь свою жизнь». Взглянув на судей, юноша ответил: «Я предпочту умереть десять тысяч раз, чем отказаться от моего Спасителя».

В наше время перспектива преследований маловероятна. Тем не менее во многих странах молодых людей арестовывают и заключают в тюрьмы, подвергают пыткам за то, что они верят в Иисуса Христа.

Будущее для них закрыто, они стоят вне общественной жизни по причине их веры. Зачастую следо-

вание за Иисусом накладывает на нашу жизнь, на наши действия и мысли такой отпечаток, который приводит нас к изоляции. Но если мы хотим следовать за Иисусом, необходимо быть готовыми отдать за Него жизнь. Надо быть готовыми отдать Ему каждую минуту своего существования.

В наше время миллионы молодых людей способны на любые жертвы ради торжества их взглядов. Они отдают жизнь той цели, которую считают высшей. Миллионы китайцев, русских, японцев могут сознательно умереть за свою родину... И в то же время так мало молодых людей, готовых следовать за Иисусом! Сегодня более чем когда-либо Господь нуждается в христианах, полностью отдающих себя служению Богу, христианах, которые не боятся идти против течения, не опасаются говорить о любви, справедливости, честности, счастье в мире, где царствуют несправедливость, расизм, ненависть и насилие, не стесняются говорить о Боге и утверждать: «Он жив», тогда как многие вокруг уже давно и окончательно Его похоронили. Господу нужны христиане, которые не разменяли свою душу на почести, деньги, славу, а вступили в самую великую в истории битву против зла, страдания, нищеты, обмана, неверия.

# Христианство, которое тревожит

Вот истинное христианство. Оно заставляет ужаснуться посредственность. Оно влечет, волнует, потрясает. При этом оно лучше, чем кто-либо, говорит о грядущей справедливости и мире, которым будет управлять лишь один Бог. Хотите ли вы следовать за Иисусом?

Хотите ли и вы быть глашатаями Его славного пришествия? Итак, становись в эти ряды, отдай себя полностью этому великому делу, «отвергнись себя и возьми крест свой»  $(M\phi.\ 16:24)$ .

#### \* \* \*

«Проходя же близ моря Галилейского, Он увидел двух братьев, Симона, называемого Петром, и Андрея, брата его, закидывающих сети в море; ибо они были рыболовы; и говорит им: идите за Мною, и Я сделаю вас ловцами человеков. И они тотчас, оставивши сети, последовали за Ним. Оттуда идя далее, увидел Он других двух братьев, Иакова Зеведева и Иоанна, брата его, в лодке с Зеведеем, отцом их, починивающих сети свои, и призвал их. И они тотчас, оставивши лодку и отца своего, последовали за Ним» (Мф. 4:18—22).

Вот так все для них и началось. Вот так все началось для меня. Вот так все может начаться и для вас.



# ЗАКЛЮЧЕНИЕ

# ПЕРЕСАДКА

По пути в Барселону мне предстояло сделать пересадку на станции Нарбонна. Она экономила мне массу времени, и я не замедлил ею воспользоваться. Спустя чуть больше часа после отправления из Монпелье поезд остановился у маленького, но симпатичного вокзала Нарбонны. Я вышел и немного прошелся по перрону.

Две с криками бежавшие женщины, едва не опрокинули дежурного. Они перебрались через пути и, вскарабкавшись на другой перрон, столь же шумно стали грузиться в вагон. С улыбкой наблюдая за этой сценой, я посмотрел вслед поезду, увозившему незадачливых путешественниц. Разве можно быть такими беспокойными? И тут меня посетило легкое сомнение, и в моем сознании возникли совсем другие вопросы. «Скажите, пожалуйста, куда отправился поезд с третьего перрона?» «Он направился к испанской границе, это поезд на Барселону». «На Барселону... Но ведь это же мой поезд!» Да, мой поезд показал мне хвост. Так по собственной беззаботности я пропустил нужный поезд и по этой же причине потерял драгоценное время. В конце концов получилось, что те две женщины, которые создали вокруг себя так много шума, оказались куда более благоразумными, нежелия.

А разве наша жизнь не похожа на долгое путешествие? Это длинный путь со многими пересадками, которые нельзя прозевать. Все мы строим планы. Каждый видит свое будущее каким-то особенным. В двадцать лет со мной было то же самое: через три УСЛОВИЯ 77

года я сделаю то-то и то-то, а потом поеду туда-то. Все было разложено по полочкам. Однако стоит пропустить пункт пересадки, и все надо начинать с начала. Порой это очень нелегко. Сюда же относится и создание собственной семьи. Не успели жениться или выйти замуж, пропустили эту пересадку, и вот ваш жизненный путь отклонился в сторону.

Однако, чтобы всюду успевать в назначенный срок, указанный в вами же созданном расписании, необходимо всегда помнить о самой нужной в жизни пересадке. Ею является Иисус Христос. Он — рядом с вами, Он ждет вас, может быть, Он уже обращается к вам. Нужно сделать пересадку, она очень важна. Вы не опоздаете ее совершить?

# Время делать пересадку

В жизни каждого наступает особый момент, такое время, когда мы расположены поразмышлять, на минуту-другую мы можем остановиться и спросить себя: «Куда я иду?», «Куда я должен направиться?» Это и есть то самое время, когда делается пересадка. Этот момент всегда несет в себе какие-то события. Те две женщины, которые бежали и кричали, должны были бы заставить меня задуматься. Вместо того чтобы про себя упрекать их в глупости, было бы куда разумнее с моей стороны поинтересоваться причиной их спешки. На худой конец, можно было бы последовать за ними, догнать их и расспросить. Скорее всего у меня был бы смешной вид, я в этом более чем уверен. Однако тогда я бы не пропустил свой поезд.

Посмотрите вокруг, почитайте, послушайте; наверняка вы найдете людей, которые странным образом похожи на вас своим отношением к жизни, своей верой. Этот странный человек, он тоже верит в Бога, хотя всем известно, что Господь сейчас далеко не в почете. Этот странный журнал, в нем говорится о пришествии Христа. Разве может вернуться мертвый? Странными кажутся все те, кто еще верят в новую жизнь на новой земле. Все это странно, не так ли? А если... все ими сказанное — правда?

Однажды молодой человек пришел к Иисусу, встал перед Ним на колени и спросил: «Учитель благий! что мне делать, чтобы наследовать жизнь вечную? Иисус сказал ему: что ты называешь Меня благим? Никто не благ, как только один Бог. Знаешь заповеди: не прелюбодействуй; не убивай; не кради; не лжесвидетельствуй; не обижай; почитай отца твоего и мать. Он же сказал Ему в ответ: Учитель! все это сохранил я от юности моей. Иисус, взглянув на него, полюбил его» (Мк. 10:17—21). Вот перед нами как раз тот человек, который не пропустил пересадку, не так ли? Этот юноша может быть похож на вас? Не считая его богатства? Но ведь каждый из нас чем-то наделен, чем-то богат. Кстати, юность — разве это не величайшее богатство?

Библейский юноша никого не убил, ни у кого не украл, никому не сделал зла. На этом тройном отрицании обычно зиждется наша самокритика. Не убил, не украл, не творил зла... так ведь это я! В таком случае мы с вами на правильном пути. Так надо ли заводить речь о пересадке? Конечно, нет. Тем более. что Библия нам сообщает, что Сам Иисус полюбил такого юношу. Да, действительно, Иисус полюбил этого молодого человека, столь похожего на нас, но библейский текст на этом не останавливается: «Иисус, взглянув на него, полюбил его и сказал ему: одного тебе недостает: пойди, все, что имеешь, продай и раздай нищим, и будешь иметь сокровище на небесах: и приходи, последуй за Мною, взяв крест. Он же, смутившись от сего слова, отошел с печалью, потому что у него было большое имение. И посмотрев вокруг, Иисус говорит ученикам Своим: как трудно имеющим богатство войти в Царствие Божие!» (Мк. 10:21-23).

Кем стал этот богатый юноша? Скорее всего, он стал еще чуть богаче. Жизнь свою он завершил, как и

УСЛОВИЯ 79

все прочие люди. Смерть — это пересадка, которую не минует никто. Он же пропустил пересадку, ведущую в жизнь, жизнь новую, изобилующую счастьем и надеждой. С чемоданом в руке, он так и остался стоять, в то время как предназначавшийся для него поезд медленно уходил в мир, наполненный радостью и светом. Он же остался на шумном и грязном перроне.

# Поезд уходит

Вы заметили, что находитесь там же, держа в руках ваши толстые дорожные сумки? Вы заметили это, вы, неизвестно о чем мечтающие?

Вы заметили это, вы, читающие утреннюю газету? Вы заметили, что поезд уходит? Вы должны на него пересесть... Вы неизбежно опоздаете на него, если не сдвинетесь с места. Оставьте газету, чемоданы, даже если они набиты золотом. Ведь в этом поезде с вас не потребуют денег. Оставьте ваши пустые мечтания и поспешите, поезд готов вот-вот отправиться. Там еще есть место для вас, не медлите. Не пропустите эту жизненно важную пересадку.

«Ищите Господа, когда можно найти Его; призывайте Его, когда Он близко. Да оставит нечестивый путь свой и беззаконник — помыслы свои, и да обратится к Господу, и Он помилует его, и к Богу нашему, ибо Он многомилостив» (Ис. 55:6, 7).

«Жаждущие! идите все к водам; даже и вы, у которых нет серебра, идите, покупайте и ешьте; идите, покупайте без серебра и без платы вино и молоко» (Uc. 55:1).

Вот так обращается к вам пророк Исаия, приглашая сделать правильную пересадку.

Ваш поезд уходит, не оставайтесь на перроне! Садитесь в него и отправляйтесь в путь!

oplepare 1997 i

### Джон Граз **Мой путь**

Перевод Н. Н. Метлова
Ответственный за выпуск В. Ф. Ткачук
Фото на обложке Л. В. Бинеманн
Редакторы: Н. Н. Метлов, Г. М. Михайлов
Технический редактор С. Л. Петров
Корректор И. А. Орлова

Подписано в печать 5.11.96 Формат 60 × 90¹ ¹16. Бумага офсетная №1. Гарнитура Школьная. Печать офсетная. Усл. печ. л. 5,0. Уч.-изд. л. 2,58. Тираж 15000.





Джон Граз — это не только доктор наук в области истории религии, не только специалист по радио- и телепередачам, но прежде всего он — яркий оратор, который очень понятен и близок молодежи многих стран мира. Его рассуждения о жизни в свете библейских истин легко достигают сердец молодых людей, помогая преодолевать любые препятствия.

Ваш путь тернист, долог и лежит во тьме. Как легко сбиться с дороги или попасть в тупик. Остановитесь! Подумайте! Посмотрите вокруг! Рядом с вами — добрый и знающий Проводник. Он поможет вам.